

# بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهُمُ المُلْعُ الرَّهُمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعُمِّلُ الْمُعُمِّلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعِمِلُ المُعِمِّلُ الْمُعِمِلُ اللْمُعِمِّلُ المُعْمِلُ اللْمُعِمِلُ اللْمُعِمِلُ اللْمُعِمِلُ المُعْمِلُ اللْمُعِمِلُ المُعِلِمُ اللْمُعِمِمُ المُعِلِمُ اللْمُعِمِلُ المُعِمِلُ المُعِمِلُ الْمُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِلِ المُعِمِلِ المُعِلِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِلِمُ المُعِلْمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ الْمُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمُ المُعِمُ المُعِمِمُ المُعِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمِمُ المُعِمُ المُعِمُ المُ



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداً پ

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

🖘 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع سے محض مندر جات کی

نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں اللہ

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com

# دنساب علام احمد بروبرز جناب علام احمد بروبرز اپنالفاظ کرآئینے میں

تالیف <sub>ڈاکٹر</sub>پروفیسرحا فظ محمد دین قاسمی

الحب لاتبور

۲۹۷-۸۷ قاسی جمد وین، پروفیسر ق وس مجر جناب غلام احمد پرویز، اسپند الفاظ کے آئینے میں لا مور: بیت الحکمت ۲۰۰۲ء ص مهم انگارسنت، حدیث، پرویزیت ISBN 969-8773-45-2

#### جمله حقوق تجق مؤلف محفوظ ہیں ۲۰۰۶ء

كتاب : جناب غلام احمر پرويز، اپن الفاظ ك آكيني ميس

مصنف: پروفیسرحافظ محدوین قاسی

طبع : دوم

اہتمام : بیت الحکمت، لا ہور

مطبع: موٹروے پرلیں، لا ہور

قيمت : ۲۲۰ روپ





### انتساب

ان فریب خوردہ شاہینوں کے نام، جوطلوع اسلام کا یک طرفہ لٹریچر پڑھ کرراہ حق کھو چکے ہیں

# ترتنيك

# حرف اول .....۱۲

| ΙZ         | پرويز صاحب كي "فدمات قرآن" بهليع؟ يا ان كا كردار؟         | 0        |
|------------|-----------------------------------------------------------|----------|
| <b>. *</b> | امت مسلمہ سے شکایات پرویز                                 |          |
| rı         | تصانف پرویز میں میری دلچین                                |          |
| MA         | خلوصِ نيت كا انهم تقاضاً                                  |          |
| 11         | امام مالک کے طرز عمل پر اعتراض پرویز                      |          |
| ٣٣         | ایک اشکال اور اس پر کلام                                  |          |
|            |                                                           | ب<br>بار |
|            | دل اورزبان می <i>ں عدم موافقت</i>                         |          |
|            |                                                           |          |
| ra         | ا کیک شبه اور اس کا ازاله                                 | <b>•</b> |
| ۵٠         | ۱ جمعه کا نطبهٔ پرویز اور چیزای کی جرأت ایمان             | <b>•</b> |
|            |                                                           | بار      |
|            | خارزار تضادات پرویز ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |          |
| ۵۳         | الله علام ، وخيرهٔ تضاوات                                 | 3        |
| ۵۳         | طلوع اسلام ، افقِ پاکتان پر                               |          |

| ۵۳         | طلوع اسلام کے بدلتے ہوئے افکار ونظریات             | •   |
|------------|----------------------------------------------------|-----|
| ۵۵         | يهلي مثال ، خاب ِ نسوال                            | ٥   |
| ۲۵         | ووسری مثال، گانے اور گویے کی شرعی حیثیت            |     |
| 45         | تیسری مثال،مصوری وتمثال سازی کی شرعی حیثیت         |     |
| ٣٣         | چوتھی مثال ، ملکیت زمین کی شرعی حثیت               |     |
| YA         | يانچوي مثال، ذاتي وشخصي ملكيت در نگاه اسلام        |     |
| 40         | چھٹی مثال ، ضبطِ تولید ، کل اور آج                 | 4.3 |
| 49         | ساتوي مثال ، خليفة الله كالضور                     |     |
| ۷۲         | آ تھویں مثال، وقت موت مقرر ہے یانہیں؟              |     |
| <b>4</b> ۳ | نویں مثال ، انسانی فطرت ہے یانہیں؟                 |     |
| 44         | وسویں مثال، وین یا مذہب؟                           |     |
| 14         | مزائ پرویز کا ایک خاص پہلو                         |     |
| 97         | تضادات پرویز ، قیام پاکستان کے بعد                 |     |
| 91         | پېلی مثال ، اشتراکیت بمقابله سر مایه دارانه نظام   |     |
| 914        | دوسری مثال، رسول گااختیارتشریع وقتنین              |     |
| 90         | تیسری مثال ،معاویهٔ چشمی نویس یا کا تب وحی؟<br>پیر |     |
| 90         | چونشی مثال، سلمان فارسی، فرضی یا تاریخی شخصیت؟     |     |
| 97         | ایک وضاحت                                          |     |
| 94         | پانچویں مثال ،صدر اول کاتحریری ریکارڈ              | •   |
| 100        | ضمناً                                              | •   |
| 1+1        | خارزار تفادات پرویز                                | •   |

#### بابس

|            | ''مفکر قرآن' کے چند صریح جھوٹ ۔۔۔۔۔9 • ا                                                                       | •        |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Ш          | • و كذب پرويزى بېلى مثال، بسلسلە فىصلە مقدمه بېاولپور                                                          | <b>\</b> |
| III        | ا اما ې کذب پرويز                                                                                              | ¢        |
| 1117       | اسابِ فيصله، قرآن وسنت                                                                                         | ¢        |
| ]HY.       | پرویز صاحب کا تعلّی آمیز دعویٰ اور فاضل جج پر بہتان                                                            | o        |
| 114        | فيصله كن نكته بنجرتم نبوت ما حقيقت ونبوت                                                                       | ø        |
| IIA .      | بناءِ فاسدعلى الفاسد                                                                                           | 0        |
| iri        | اقتباس پرویز                                                                                                   |          |
| ١٢٢        | ١ علماء کي محسين وتصديق (از جج صاحب)                                                                           |          |
| 177        | ا قابلِ غور امر                                                                                                |          |
| 174        | ا مدار فصله ـ حقيقت ونبوت ياختم نبوت؟                                                                          |          |
| 114        | ا 😉 ''مفکر قرآن'' کاایک سه گونه جموٹ                                                                           |          |
| <b> </b>   | ا در چوتفا جھوٹ بھی                                                                                            | <b>•</b> |
|            | ili a di kacamatan k | إر       |
| 1140       | غالطهآ رائياں،خيانت كارياں،فريبانگيزياں                                                                        | هر       |
|            | و رمانی پس منظر ہے عبارت کوکاٹ کر، دھوکہ دہی اور خیانت کاری کی پہلی مثال                                       |          |
| :<br>  [*+ | ا مولانا مودودی کی وضاحت                                                                                       |          |
| ואו        | 4 ، <b>②</b> بددیانتی اور دهو که دبی کی دوسری مثال                                                             |          |
| ווייר      | ا قابل غورسوال                                                                                                 | <b>Q</b> |

|            | ,                                                  |           |
|------------|----------------------------------------------------|-----------|
| ۳۵         | ''انسان کی دیده دلیری کی جھی کوئی حد ہونی چاہیے۔'' | ¢         |
| ۲٦         | 🛢 دجل وفریب کی تیسری مثال                          | 0         |
| 9 م        | 🗗 ای واقعه میں ایک اور خیانت                       | 0         |
| ا۵ا        | 🗗 خیانت و بردیانتی کی پانچویں مثال                 | •         |
| ۵۵         | يك گونه مماثلت اور مطلق مماثلت                     | Φ         |
| ۲۵۱        | 🙃 خیانت و بددیانتی کی چھٹی مثال                    | Φ.        |
| 109        | فاشت عزائم اورسلب اختيار                           | <b>•</b>  |
| 14+        | ''این گناه نیست که درشبرشا نیز کنند''              | <b>•</b>  |
| 141        | 🕏 خدع و فریب کی ساتویں مثال                        | 0         |
|            | ۵                                                  | باُب      |
|            |                                                    | •         |
|            | حجوثے الزامات، افتراءات، بہتانات١٦٥                |           |
| ۱۲۵        | 🗨 معاصر علاء کے خلاف بہتان تراشی                   | 0         |
| 142        | € علماء كرام پر دوسرا بهتان                        | 0         |
| 14+        | کیا قرآنی آیات میں ابہام ہے؟                       | <b>\$</b> |
| 140        | 🛭 علاءِ احناف پر بہتان 🕞 علاءِ احناف پر بہتان      | •         |
| 124        | 🗗 اہل حدیث علماء پر بہتان                          | 0         |
|            | •                                                  |           |
| 149        | 🗗 سیدمودودیؓ کےخلاف بہتان وافتراء                  | 0         |
| 129<br>110 |                                                    |           |
|            | سرمایه دارانه نظام کی حمایت کی تهمت                | •         |
| ۱۸•        |                                                    | 0         |

| 191          | دوسرا حواله ، مكتوب اقبال                                   | ø        |
|--------------|-------------------------------------------------------------|----------|
| 192          | حیاتِ اقبالٌ کے آخری کمحات                                  | ٥        |
| 191          | <ul> <li>امام شافعی کے خلاف بہتان</li> </ul>                | <b>•</b> |
| 194          | جهوث اور وه بھی سوفی صد                                     |          |
| 192          | تخفیف جھوٹ کی بھونڈی کارروائی                               |          |
| 191          | و قرآن مجید کےخلاف بہتان                                    |          |
| 199          | 🛈 حضرت محمد رسول الله عليقة 🗸 بهتان                         |          |
| <b>14</b> P  | توبين حديث رسول اور تحقير فرمان نبي                         |          |
| <b>7</b> • Y | استدراك بسلسله دارالاسلام                                   |          |
| <b>T</b> +2  | تين دعاوى                                                   |          |
| <b>۲•</b> Λ  | يهلي دعوي كا جائزه                                          |          |
| <b>74</b> 9  | دوسرے دعویٰ کا جائزہ                                        |          |
| <b>11</b> 1  | تيسر يدعوي كا جائزه                                         |          |
|              |                                                             |          |
|              |                                                             | باب      |
|              | ناپ تول کے دوہرے معیار۲۱۵                                   |          |
| riy          | دوہرے معیار کی دومثالوں کے بعد تیسری مثال                   | •        |
| Y <b>Y</b> + | دوہرے معیاری دوس وں سے بعد یہ رن ماں مستقبل الزام دوسروں پر |          |
| 44           |                                                             |          |
| <br>         | ووہرے معیار کا ایک اور پہلو                                 |          |
| ira          | آ مدم برمر مطلب<br>و مرس بر معار کی حقی مثال                |          |
| 10<br>119    | و مرے معیار کی چوشی مثال                                    |          |
| 17           | . مودودی: افرال <b>اور حالت مین</b>                         | O i      |

| ۲۳۲          | طلوع اسلام اورمسلمانان هند                  | Φ         |
|--------------|---------------------------------------------|-----------|
| ۲۳۴          | دو ہرے معیار کی پانچویں مثال                | 0         |
| ۲۳Å          | دنیائے کفرمیں پرویز صاحب کی پذیرائی         |           |
| ۵٦٢          | دو هر ب معياري خصفي مثال                    |           |
| <b>۲</b> /4  | دوہرے معیار کی ساتویں مثال                  |           |
| rot          | کیا جماعت اسلامی سے باہر کے افراد کافر بیں؟ |           |
|              |                                             |           |
| tor          | دوهرامعياراور پهرجانبداراندرويه             | ø         |
|              |                                             | إب        |
|              | تائيد بإطل كاروية پرويز20                   |           |
|              |                                             |           |
| 101          | تائیدِ باطل کی نیبلی مثال                   | •         |
| 109          | تامیدِ باطل کی دوسری مثال                   | •         |
| 141<br>141   | لفظ كأس اورعلما ء كغت                       | <b>Φ</b>  |
|              |                                             | اد        |
|              |                                             | ~;        |
|              | تخيلاتی مقصوداور حکمت عملی۲۲۵               |           |
| YZZ          | حكمت عملى اور "مفكر قرآن" كالثريج           | ٥         |
| Y∠∧          | (١) تخيلاتي نصب العين اورعملي صورتِ حال     |           |
| 1∠9.         | (۲) اهون البليتين                           |           |
|              | (۳) وسيع ترمفاديين "اصول فكنى"              |           |
| <b>Y</b> A.Y |                                             |           |
| MY           | (۴) تغیرِ احوال میں تغیرِ احکام             |           |
| ťλΛ          | (۵) امر معصیت میں اطاعت حکومت               | <b>\$</b> |

| 19+    | طالبات حق پر زور نه دینا، تقاضاء مصلحت               | (۲) ه    |
|--------|------------------------------------------------------|----------|
| 19+    | بہتر کے مقابلہ میں کمتر کو قربان کرنا                | (4)      |
|        |                                                      | اپ ۹     |
|        | مفكر قرآن كاكاذيب واباطيل ٢٩٢                        | ,,       |
| سا ۱۰۰ |                                                      | ٥ آدم:   |
| ۳+۵    | قرآن 'كاكذيب واباطيل                                 |          |
| r+0.   | له طلوع اسلام اور پرویز صاحب کا باهمی تعلق بسسسسسس   |          |
| ۳+9    | يرويزكى واضح مثال                                    |          |
| ۳۱+    | پوير ٿيل                                             | 💠 پيرونگ |
| اا۳    | ( "مفكر قرآن" بين                                    | 💠 کیدونک |
| ۲۱۲    | )! يه و بى بابا بى بيس                               |          |
| سواء   |                                                      | 🏚 کنین   |
| بماا   | ہاں! بیوبی <sup>دمف</sup> کر قرآن 'بیں               | 💠 اور جی |
|        |                                                      | باب١٠    |
| 2 ا    | نقلاب 'كا ذاتى كردار ﴿شَهِدَ شَاهِدٌ مِّنُ ٱهْلِهَا) | " داعيُ  |
| ۳۱۸    | سابقون الاولون پر کیا بیتی؟                          |          |
| ۳19    | اسلام کی بری برگ شخصیتیں                             |          |
| ۳۴•    | "مفكر قرآن" كاايثار اور ديانت                        | 200      |
| ~~~    | فرقه پرستی اور پارٹی بازی                            |          |
| 70     | کہاں ہے                                              |          |

|              | (۴) دعوت على وجهالبصيرت، مكرآ رز داندهي عقيدت كي                                            |          |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ~٢۵          |                                                                                             |          |
| ~1/_         | (۵) کافرگری اور منافق گری                                                                   | >        |
| <b>ب</b> سوس | محافق بازی گری                                                                              | •        |
|              |                                                                                             |          |
|              | الم كراچى كے منافقين                                                                        | ٠.,      |
| ا۳۳          | ۲) عفو و درگزر                                                                              | >        |
| : .<br>MM    | معاشرتی تعلقات کا انقطاع                                                                    | •        |
|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                       | -        |
| نهس          | 🕻 ''منافقین کراچی'' پر پندارنفس کا الزام                                                    | >        |
|              |                                                                                             | í        |
|              |                                                                                             | -        |
|              | ''اخلاقی نامردی''۲                                                                          |          |
|              | 1 1 3                                                                                       |          |
| ۳۳۷          | <ul> <li>اخلاقی نامردی" کی پہلی مثال: انکار حدیث اور مخالفت ِسنت کی طوفانی پلغار</li> </ul> | ٥        |
| سوبواس       | و طلوع اسلام کی ارتیابی پلغار اورتشکیلی مهم میں تیزی                                        |          |
|              |                                                                                             |          |
| rar          | ١ منكرين حديث كي ايك مكروه سازش                                                             | <b>(</b> |
| ror          | ا منكرين حديث كي وعده خلافي اور اخلاقي نامردي                                               | ٥        |
| raa          | ۱ مونهسيرت پرويز" اورفراسب مودودگي                                                          |          |
|              |                                                                                             | *        |
| 201          | ا ایک سلیم الفطرت جویائے حق کوطلوع اسلام کی ڈانٹ                                            | <b>•</b> |
| 109          | ا طلوع اسلام ، آئینہ دیانت کے مقابل                                                         | Φ        |
| <b>~</b> 4•  | ا عبارتوں میں خیانت کاری کی مثالیں                                                          |          |
| 1. IV        |                                                                                             |          |
| الاس         | کیل مثال                                                                                    | <b>\</b> |
| الم          | ووسرى مثال                                                                                  | 0        |
|              | تیسری مثال                                                                                  |          |
| ۲۲۳          |                                                                                             |          |
| ٣٩٣          | چوقی مثال                                                                                   | ø        |

| ٦٢٣          | يانچوس مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | O        |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| مهرس         | and the control of th |          |
| ምዝባ<br>የ     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •        |
| ۵۲۳          | آ تھویں مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •        |
| ۵۲۳          | نویں مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ø.       |
| ۳۲۵          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| ر ياس        | وسوين مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| <b>74</b> 2  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| <b>747</b>   | "اخلاقی نامردی" کی دوسری مثال: طلوع اسلام کا خط اور جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •        |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|              | حرف آخر۲۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| ۳۸۳          | چوری اورسینه زوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| ۳۸۵          | پوری رو پیموردی کا ایمان افروز جوابی طرز عمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| 1. 51        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| <b>7</b> /49 | قصه بخقر بيركه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>O</b> |
|              | ضميمه چنداعتراضات اوران كاجائزه٠٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Φ.       |
|              | يمر پيرا نرافات اوران ۱۴ ره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 1791         | كتاب "جناب غلام احمر برويرا يخ الفاظ كرة تميخ مين اورطلوع اسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _        |
| سامس         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Υ.       |
|              | مندرجات كتاب اور مقامات تنقيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠,       |
| 790          | دو اعتراضات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 794          | يبلا اعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 1794         | دومرااعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| ۳•۵          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| , t          | حرف آخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| 17+Y         | مقاله نگار کا پهلا اعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |

#### www.KitaboSunnat.com

| ۲.۷           |                                       | ووسرااعتراض                                                            |
|---------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۲           |                                       | سٽيرمودودڻ پرعنايات                                                    |
| MID           |                                       | دوقابل توجه باتيس                                                      |
| ٠.            | يرمصنف كتاب كي معروضات                | <ul> <li>القطائظر کی بیان کرده ' چند کمزور یان 'اوران اوران</li> </ul> |
| <b>ሶ</b> የ• . |                                       | میلی کمزوری اوراس کا جائز ہ                                            |
| ۳۲۸           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | دوسری کمزوری اوراس کی حقیقت                                            |
| 749           |                                       | تیسری کمزوری اوراس کی اصلیت                                            |
| ٠٣٠           |                                       | چوتھی کمزوری اوراس کی حقیقت                                            |
| ساسامها       |                                       | كتاب كى زبان اورانداز بيان                                             |

كتابيات.....٢٣٨



# ، حرف إوّل

''لوگو! میں تہمارے درمیان ،اپنی عمر کا ایک حصہ گزار چکا ہوں۔ بتا وُ ہتم نے مجھے جا پایا ، یا صِوتًا؟'' (فَقَدُ لَبِئْتُ فِيُكُمُ عُمُرًا مِّنُ قَبُلِهِ هَلُ وَجَدُ تُمُونِي صَادِقًا اَوْكَاذِبًا ﴾ .... بدوه بہلاسوال ہے، جوعلاند تبلیغ کا حكم ملتے ہى، نبي اكرم اللي في نصفا يبار ير چر هكر، قبائلِ قریش کے سامنے رکھا، حالانکہ آپ جانتے تھے کہ اہل مکہ کے ہاں ، آپ، صادق اور امین کی حیثیت سے معردف ہیں لیکن اعلانِ نبوت سے قبل،آپ نے اپنی صدافت وامانت پر،اپنے ہم وطنوں سے پھراستشہا وفر مایا،لوگوں نے جوابا بیکہا کہ' ہم نے اپنے تجربہ میں،آپ کو ہمیشہ سچا یایا ہے''، مگر جواہم اعلان آپ کرنے والے تھے،اس کی اہمیت کے پیشِ نظر،آپ نے دوبارہ اِی سوال کو، ایک اور انداز میں دہرایا اور استفسار فرمایا کہ ﴿ اَرْئیتُمْ لُو اَنِّی اَنْحَبَرُ مُکمُ أَنَّ العَدُوَّ يُصَبِّحُكُمُ اَوْيُمَسِّيكُمُ اَمَاكُنتُمُ تُصَدِّقُونِي ط ﴿ ''اگر مِسْتَهِيں بِهِ بَاوَل ك دشمن ( کاایک کشکرجز ار ) صبح یاشام بتم پر حمله آور مواحیا بتا ہے، تو کیاتم میری تصدیق کرو گے؟''۔ سب نے جواب دیا" ہاں ، کیونکہ ہمارے تجرب میں ہم مجھی جھوٹ بولنے والے نہیں رہے ہو"۔ اعلانِ نبوت سے بل، میررسوال،اس امرکی واضح شہادت ہے کہ آپ طفی میں اب تک کی زندگی، جواہل مکہ کی نگاہوں کے سامنے گزری تھی، ایسی تھی کہاس میں جھوٹ، فریب، جعل، مگاری، عیاری اور اس قبیل کے دوسرے اوصاف میں سے کسی کا ادنی شائبہ تک آپ کی سیرت میں نه پایا جاتا تھا۔ پوری سوسائی میں کوئی ایک شخص بھی ایسا نہ تھا جو میہ کہ سکتا ہو کہ اس عالیس سالہ یک جائی معاشرت میں، آ یا سے کسی ایسی صفت کا تجربه أسے ہوا ہو۔ برعس، اس ے، جن جن لوگوں کو بھی آپ سے سابقہ پیش آیا تھا، وہ آپ کونہایت سیچ، بے داغ اور قابل اعماد (امین) انسان کی حیثیت سے جانتے تھے۔ نبوت سے پانچ سال ہی پہلے ہتمبر کعبہ کے سلسلہ میں، وہ مشہور واقعہ پیش آچا تھا، جس میں حجرا سود کونصب کرنے کے معاملہ پر، قریش کے مختلف خاندان جھڑ پڑے تھے،اور باہم بیطے پایا تھا کہ کل صبح، پہلا مخص جوحرم میں داخل ہوگا،

اُس کو پنچ مان لیا جائے گا۔ دوسرے روز ، و چخص حضرت مجمد ملتے ہی تھے جو وہاں داخل ہوئے تَحْهُ آ بِكُود يَكِيعَ مَى سب لوك يَهَاراً شَحْهُ هٰذَا الْآمِينُ ، رَضِيْنَا، هٰذَا مُحَمَّد "بير بالكل دیانت دارآ دمی ہے، ہم اس پرراضی ہیں، بیتو محد ہی ہیں''۔اس طرح، آپ کو بی مقرر کرنے ے پہلے،اللہ تعالیٰ، پورے قبیلہ تریش ہے بھرے مجمع میں،آپ کے راست باز اورامین ہونے كى شهادت لے چكا تھا۔اوراب يهال،صفا بهاڑ ير،خودآ پُ نے بھى،دومخلف بيراية بيان ميں ا بی صدافت وراست بازی پر،الل مکه سے شہادت وصول فرمائی ۔ کیوں؟ کس لیے؟ صرف اور صرف اس لیے، که زمانة بل از نبوت کی صاف تقری اوریا کیزه وشفاف حیات پیغیبر ہی ، دراصل وہ چز ہے، جوان کے دعویٰ نبوت یر، واحد، لیکن سب سے زیادہ محکم اور مضبوط دلیل قرار پاتی ہے، طاہر ہے کہ جس شخص نے تمام عمر، مہمی بھی ،اپنی زندگی کے کسی چھوٹے سے چھوٹے معاملہ میں بھی جھوٹ ،جعل ،فریب اور دھو کہ سے کام نہ لیا ہو، اس کے متعلق بیہ کیسے گمان کیا جا سکتا ہے کہ وہ جعلی نبوت کا اتنابزا حموث ،اوراییا بدنماجعل وفریب لے کراٹھ کھڑ اہو،اورایے ذہن ہے کچھ با تیں گھڑ کے،انہیں پورے زوراورتحدی کے ساتھ ، (مخلوق نہیں ، بلکہ ) خالق کی طرف منسوب کر و الے؟ بھلاجس نے کسی خفیف سے خفیف اور معمولی سے معمولی معاملہ تک میں مخلوق خدا پر افتراء ندکیامو، کیاوہ ،خودخالق پرایساافتراءاور بہتان باندھے گا جس ہے بڑا جھوٹ، کوئی اورنہیں موسکتا؟ قرآن کامعجزانه کلام توبعد کی چیز ہے۔قرآن کی ولولہ انگیز خطابت،اس کی انقلاب انگیز دعوت،اس کے ضوابطِ تمدن ومعاشرت،أس کے نظام فکر واخلاق اورمستقل فلسفہ حیات ہے بھی پہلے، جو چیز بطور دلیل اور جحت کے پیش کی جارہی ہے، وہ پیغیبرعلیہ الصلوٰۃ والسلام کا وہ بے داغ كرداراورب عيب سيرت ہے، جوسرايا صدق وصفا، جسّمهٔ امانت وديانت، چيكرِ عدل وانصاف اورخلق عظیم کا پُتلا ہے،جس میں کذب وز ورا ورفریب وخیانت پاکسی اورر ذالتِ اخلاق کا شائیہ تک نہیں پایا جاتا۔ کماب اللہ، اپنی ساری خوبیوں اور فضیلتوں کے باوجود، افراد انسانی کے بال ے شرف قبولیت یا لینے کے لیے، نبی اکرم مشکھاتی کے صاف شفاف اور پاکیزہ و بے عیب كرداركى مختاج ب،حضوراكرم مطيع والي عنده والول في مكتاب الله كى زبان سيسن كرآب کونبی ورسول نہیں مانا، بلکہ انہوں نے آپ کے صالح کردار پربنی، آپ کی حدیث و گفتگوکوئن کر، قرآن مجیدکو کتاب الله تسلیم کیا ہے۔

پرویز صاحب کی''خدمات ِقرآن' پہلے یا اُن کا کردار؟:

پس جب، آپ کی لائی ہوئی کتاب پر، کوئی دلیل، ماسوا، آپ کی صاف شفاف اور پاکیزہ سیرت وکردار کے، کارگرنہیں ہے، تو ہمیں بھی دیکنا چاہیے کقر آن کریم کے'' حقائق ومعارف' پیش کرنے والے،''مفکر قر آن' کا اپنا کر دارا در مملی روبیس شم کا تھا۔ یہ بات صرف اس لیے ہی ضروری نہیں کہ (اوپر کی بحث کی روشن میں ) یہی فطری تر تیب ہی موز وں اور مناسب، بلکہ نطقی قاضا قرار پاتی ہے، بلکہ یہاں لیے بھی ضروری ہے کہ''مفکر قر آن' صاحب، قر آن کے نام پر جو پچھ پیش کرتے رہے ہیں، وہ، اُن کے تبعین کی نگاہ میں' بلند پاپیا کمی نکات' اور'' بیش بہا قر آنی جو اہر پارے'' ہیں۔ جبکہ ان کے خالفین کی نگاہ میں، یہ سراس ''قر آنی تحریفات' ہیں۔ وابستگان طلوع اسلام، پرویز صاحب کی' قر آنی خدمات' پر، یہ کہہ کر، آنہیں ہدیہ تحسین وتعریف پیش کرتے ہیں:

"ان اٹھارہ سالوں میں صرف ایک ہی آ واز تھی جورجعت الی القرآن کا نعرہ بلند
کرتی رہی ،قرآن کے ابدی حقائق کو ابھاراور تکھار کر منظر عام پرلاتی رہی۔ بیم فکر
قرآن ،محترم پرویز صاحب کی شخصیت تھی ،جس نے اس عظیم مقصد کے لیے اپ
آپ کو وقف کر دیا اور اس راہ میں دن رات ایک کر دیا ،جس کے قلب مضطرب کی
بے تابیاں اور دیدہ ترکی بے خوابیاں ،جسکی امنگیں اور آرزوئیں ، دعا کیں اور
امیدیں برابر اس مقصد عزیز پر مرکوز رہیں ،جس کی فکر و بصیرت نے کتاب
خداوندی پر پڑے ہوئے ،سازشِ عجم کے ایک ایک نقاب کو الٹا،جس نے عصر حاضر
کے تقاضوں کاحل ،قرآن کی زبان میں دنیا کے سامنے پیش کیا۔" •

کتقاضوں کاحل ،قرآن کی زبان میں دنیا کے سامنے پیش کیا۔" •

<sup>●</sup> طلوع اسلام، جون ١٩٦٥ء، صفيه ٣٠ + جنوري ١٩٨٠ء، صفيه ١٠

بصيرت نے قرآن كريم اور اسلام كى تصح تصوير، ہمارے سامنے بيش كردى \_ " • ان اقتباسات میں، پرویز صاحب کی جن' قرآنی خدمات' سی، انہیں، خراج تحسین پیش کیا گیاہے، اُن ہی کوسا منے رکھ کر، علماء دین، پرویز صاحب کے بارے میں بیہ کہتے ہیں: "و وقرآن كاسبارا لي كرقرآن يه كهايا، حديث كي آثين حديث يرحمله ورجوتا ،اورصحابہ سے محبت جلا کر، اُن ہی کا نداق اڑا تا ہے۔ اشترا کیت کی ندمت کر کے اشتراکیت کا پرچارکرتا، مادہ برتی ہے دشنی ظاہر کر کے مادیت کی راہ ہموار کرتا، مادیت اور روحانیت کے درمیان بظاہر قرآنی راہ اعتدال کا حوالہ دے کرشریعت سے بیزاری کا اظہار کرتا، سائینس کے نام پر علاءِ دین کورگیدتا، سائینسی علوم کے مقابله میں علوم دین کو ہیج سمجھتا، تاریخ کوسنح کرتا، آخرت کا تصور دلوں ہے محوکرتا، اور شعائر اسلام کی علی الاعلان تفحیک کرتا ہے۔اتنا شاطر ، اتنا حالاک ، اس قدر ذبین الیکن اسی قدر بدباطن کرآیات قرآن کے مختلف کلڑے جُنا، ان کوایک خاص ترتیب دے کر،اس خوبی سے ان کو باہم مربوط کرتا،اوران کوخوشمامعنی بہنا کرمن مانے مطالب اخذ کرتا ہے کہ مفہوم ، کچھ سے پچھ ہو جائے ، کیکن قاری الفاظ و تراکیب میں الجھ کررہ جائے ،اورتحریر کے تسلسل اور روانی کا شکار ہوکراپنے ذہن کو مجمد ہوتا ہوامحسوں کرے، ختی کہ وہ پیجھی بھول جائے کہ قرآن مجید میں، اُس نے جو کچھ پڑھا تھا،اورجس چیز کی طرف بیکلام الٰبی اے اب تک دعوت دیتار ہاہے، وه کیاتھی؟ (محدث، لا ہور، تتمبر۱۹۸۲ء) 🗨

اب ظاہر ہے کہ عامۃ الناس میں ،ایسی اہلیت و قابلیت نہیں ہے کہ جو پچھ پرویز صاحب نے لکھا ہے، اس کو جانچ پر کھ کر ، وہ ، یہ فیصلہ کر سکیس کہ وہ فی الواقعہ '' بلند پاپیملمی نکات'' ہیں یا ''رکیک وخسیس قرآ فی تحریفات' قطع نظراس ہے، کہ بیرسب پچھ کیا ہے،سب سے پہلے، پرویز

طلوع اسلام، تتمبر ۱۹۲۵ء، صفحه ۳۹

<sup>🕻</sup> بحواله طلوع اسلام ، مارج اپریل ۱۹۸۹ء بصفحه ۸۷

صاحب کے سیرت وکردار ہی پرایک نظر ڈالنی جا ہے۔اگروہ، واقعتاً راست باز،صدافت شعار، ا مانت دار ، دیانت دار ، عادل ومنصف مزاج اور نیک نیت ہیں ، تویقیناً جو پچھانہوں نے قر آ ن کے نام پر پیش کیا ہے، ایک عام آ دی ، اس کے بارے میں مثبت رائے قائم کرنے میں حق بجانب ہوگا (اگر چداخلاصِ قلب اور نیک نیتی ،کسی کے لاز ما صراط متنقیم پر گامزن ہونے کی حتمی دلیل نہیں ہے) الیکن اگر وہ، صادق کی بجائے کا ذب، امانت دار کی بجائے خیانت کار، دیانت دار کی بجائے فریب کار، عادل کی بجائے غیرعادل،اور نیک نیت ہونے کی بجائے بدنیت واقع ہوں،تو پھران کی'' قر آنی خدمات'' کے بارے میں، ہرکوئی منفی رائے رکھنے پر مجبور ہوگا، وہ باور کرلے گا کہ جوشخص، بندوں کے ساتھ دورغ گوئی، بددیانتی، خیانت کاری،الزام تراثی کاروبیہ اختیار کرنے سے نہیں چوکتا، وہ ہرکسی ہے، تنگ کہ خدااوراس کے رسول کے ساتھ بھی ایباطرزعمل اختیار کرسکتا ہے، جوشخص، دیدہ دلیری ہےانسانوں کے کلام اوران کی عبارات میں،خلقِ خدا کو دھو کہ دینے کے لیے مسخ وتح یف سے دریغ نہیں کرتا، وہ کلام خداوندی میں بھی تح یف وتغییر سے بازنہیں رہ سکتا۔ جوافرا دِانسائی کے بارے میں دھوکہ وفریب دہی کی پالیسی اختیار کرنے سے نہیں بچکیا تا، وہ خدا اور اس کے رسول کے بارے میں ایسی پالیسی اپناتے ہوئے کیوں کرممتنع ہوسکتا ہے؟ جوآ تکھوں دیکھی دنیا سے حیانہیں کرتا، وہ ان دیکھے خدا سے س طرح شر ما کر ،اپنی حرکات بد کو چھوڑ سکتا ہے؟ جواینی شان وشوکت کو بلند و بالا کرنے کے لیے، اُن کا موں کو بھی ، اینے کارناموں میں شامل کر ڈالتا ہے، جوہرے ہے اُس نے انجام ہی نہیں دیئے، وہ اپنی اغراض کے ليے کون ساحھوٹ نہيں بول سکتا؟

ایک اور پہلو سے بھی بیضروری ہے کہ اُن کی'' قرآنی خدمات'' کا جائزہ لینے سے پہلے، اُن کی سیرت وکردار پرنظر ڈالی جائے، اور وہ بیر کہ پرویز صاحب کے پیش کردہ'' قرآنی حقائق و<sub>ہ</sub> معارف'' کی جانچ پرکھ کے لیے، بہر حال، کم سے کم ضرورت بیہ ہے کہ پڑتال کنندہ شخص، عربی زبان کاعلم رکھتا ہو، اس کے بغیر وہ نہیں جان سکتا کہ ترجمہ دتفییر میں کہاں اور کیا کیا اغلاط واسقام یا اس سے بھی آگے بڑھ کر تحریفات و تلبیسات یائی جاتی ہیں۔ لیکن سیرت وکر دار کے واقعات کو ہر شخص (خواہ عربی زبان کے علم سے کورائی کیوں نہ ہو) معمولی کھوج کر بداور تحقیق و تفیش کے ذریعہ جان سکتا ہے کہ ان واقعات سے وابسۃ فردہ جھوٹا ہے یا سچا؟ فریب کار ہے یا دیانت دار؟ عبارت کوا پنے موقع وکل میں رکھ کر پیش کر رہا ہے یا دہاں سے اکھاڑ کر؟ اقتباسات کو، ان کے اصل زمانی پس منظر میں رکھ کر ظاہر کر رہا ہے یا نہیں مقدم ومؤخر کر کے؟ وہ اپنی واقعی کارگز اری کا اعلان کر رہا ہے یا نا کر دہ کارناموں کا سہرا اپنے سرباندھ رہا ہے؟ وہ عدل وانساف کی پاسداری کرتے ہوئے، سب کوایک ہی معیار اور ایک بی تر از و میں تو لئا ہے، یا ایموں اور برگانوں کے لیے الگ الگ معیار اور تر از واستعال کرتا ہے؟ وہ ، اپنے مخالفین کے جس'د عیب' پرطعن و تشنیع کے تیر برسا تا ہے، خوداس کا پنادامن کر وار، اس دھے سے پاک ہے یا نہیں؟

### امت مِسكمه ہے شكايات پرويز:

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس وقت امت مسلمہ، عبت وزیوں حالی کا شکار ہے، زوال دادبار کی گھٹا کیں چھائی ہوئی ہیں۔ ہرصاحب فکرکواس پر تشویش و پریشانی لاحق ہے، اور ہر کوئی اس کے وجوہ واسباب کا کھوج لگا کر، اس کے دوادار وکی فکر کررہا ہے، ایسے میں شکایات کا پیدا ہونا لازمی امر ہے، پرویز صاحب بھی، امت مسلمہ ہے بعض امور میں ہمیشہ شاکی رہے ہیں، چنا نچہ ایک مقام پر، وہ، اپنی قوم سے یول شکایت کرتے ہیں:

" ہمارے خلاف پراپیگنڈہ کرنے والوں کی کیفیت جدا ہے۔ وہ پنہیں کرتے کہ جو

کچھ طلوع اسلام کہتا ہے، اُسے، اُس کے الفاظ میں، اپنے قار کمین یا سامعین کے

سامنے پیش کر کے، اس پرقر آن کریم کی روشنی میں تقید کریں۔ وہ کرتے یہ ہیں کہ

اپنی طرف سے ایک غلط بات وضع کرتے ہیں اور اسے طلوع اسلام کی طرف منسوب

کرکے گالیاں دینا شروع کرویتے ہیں۔ •

ہمیں نہیں معلوم کہ اس طرح کا پرا پیگنڈہ کرنے والے کون لوگ ہیں ، جو''اپنی طرف سے ایک بات وضع کرتے ہیں ، اورا سے طلوع اسلام (یا جناب پر ویز صاحب) کی طرف منسوب کر

<sup>4</sup> طلوع اسلام ، مارچ 2 2 19 مين . ۵

کے گالیاں دینا شروع کر دیتے ہیں۔ "ہم نے اس امر کی مقد ور کھر کوشش کی ہے کہ طلوع اسلام (یا جناب پر ویز صاحب) کے موقف کو ، خودا نہی کے الفاظ میں پیش کیا جائے۔ اس پوری تصنیف کے دوران ، یہ ہی ہماری کوشش رہی ہے کہ آئیں ہمارے خلاف بیر (واقعی یا فرضی) شکایت پیدا نہ ہو۔
اپنی اسی شکایت کے تسلسل میں ، دوسری شکایت ، وہ ، ان الفاظ میں پیش کرتے ہیں:

''چونکہ ہماری قوم بھی عام طور پر سہل انگار واقع ہوئی ہے ، اس لیے کوئی اس بات کی شخیق کرنے کی زحمت گوار آئیں کرتا کہ جو پچھ طلوع اسلام کی طرف منسوب کیا جاتا ہے ، وہ اُس نے کہا بھی ہے یا نہیں۔ " پھ

ہمیں سوفی صدیقین ہے کہ اس کتاب کے قار کین کو بیشکایت لاحق نہیں ہوگی کہ مصنف کتاب سہل انگار واقع ہوا ہے، اور بید کہ اس نے طلوع اسلام کے اصل ماخذ تک رسائی پانے کی کوشش نہیں کی۔

# تصافیفِ برویز میں میری دلچینی:

اسلام کے بنیادی ماخذیں ہے، اولین ماخذ، قرآنِ مجیدہ، جوتقریباتمام سلم گھرانوں
میں پایاجا تا ہے۔ دینِ اسلام کے حوالے سے میں بیکہ سکتا ہوں کہ اپنی گھریلوفضا کے باعث،
میں اپنے بجین ہی ہے، شوقِ مطالعہ رکھتا تھا۔ ہمارے گھر میں بعض اسلامی کتب اور قرآن مجید
ہمیشہ موجودرہ ہے ہیں، لیکن کتب احاویث میں سے کوئی کتاب مجھے میسرنہ تھی، اس لیے اسلامی
تعلیمات کا پہلا اور بنیادی سرچشمہ سے قرآنِ مجید سے، ہمیشہ میرے مطالعہ اور دلچی کا مرکز رہا
ہے۔ قرآنی تعلیمات کے ساتھ میرے اس ذوق اور دلچی نے میرے اندراکی ایسااشتیاق پیدا
کردیاجس کی بناپر، قرآن کے کسی می پہلوپر کسی ہوئی، کوئی بھی کتاب، جومیرے ہاتھ گئی، محروم مطالعہ ندرہتی ۔ اسی مطالعہ تی گئی ہوئی ہوئی، کوئی بھی کتاب، جومیرے ہاتھ گئی، محروم کے مطالعہ ندرہتی ۔ اسی مطالعہ تی گئی مائی کتاب، جومیرے ہاتھ گئی ہوئی کے ساتھ، مگر بندرت کی دکھوں سے متعارف کرایا، اور ان کی جماہ کتب، وتفوں کے ساتھ، مگر بندرت کی میری نگاہوں سے گزرتی رہیں عبارت کی دکھی، اسلوب نگارش کی شگھنگی، الفاظ کی جاذبیت اور ادب کی چاشی پ

<sup>·</sup> طلوع اسلام، مارچ ١٩٤٧ء مفيده

مشتمل ، ان کالٹریچر، میری آتھوں کے لیے وجہُ جاذبیت اور قلب و دماغ کے لیے باعث مسحوريت بنتأر بإ عبارتوں ميں جابجااشعار كى موجودگى ،ميرى جذباتى تسكين كاسبب بنتى رہى ، اور میں دھیرے دھیرے، ان کے لٹریچ کا مطالعہ، ایک تسلسل کے ساتھ اس طرح کرتا رہا کہ دوران مطالعه، قرآن کے متعلق ، کوئی اور کتاب بھی مل جاتی تو وہ بھی شاملِ مطالعہ ہوجاتی ۔ اینے حصول تعلیم کے دور میں بھی ،قر آن سے متعلقہ لٹریچر کے ساتھ ،میری دلچپی کا بیاعالم تھا کہ میں نصائی کتب سے نہیں زیادہ،اسلامی کتب کا مطالعہ کیا کرتا تھا۔ پرویز صاحب کے نوع بہنوع اور تاز ہ ترین افکار ہے آ گاہ رہنے کے لیے ماہنامہ طلوع اسلام کامسلسل مطالعہ بھی میرادستورر ہا، ختی کہ طلوع اسلام کی فائل کے وہ شارے ، جو مجھے میسر نہ آ سکے بتھے، ان کے حصول کی بھی شدید خواہش ابھری اور میں اس کی فائل کو، نہ صرف ( دیمبر ۱۹۸۷ء تک ) مکمل کرنے میں ، بلکہ اس کا بالاستيعاب مطالعه كرنے ميں بھي كامياب ہوگيا۔مطالعة طلوع اسلام كاييسلسله، پرويز صاحب كي وفات کے بونے دوسال بعد تک جاری رہا۔اس کے بعداس میں انقطاع ،صرف اس وجہ ہے پیدا ہوا کہ اس کے مضامین میں کسی جدید اضافہ فکر کی بجائے ، پہلے سے مطبوع شدہ افکارو نظریات ہی کا اعادہ وتکرارتھا لیکن بہرحال ، میں ،اللہ کے فضل وکرم ہے ،ایک کھلے دل و د ماغ کا فر دہوں اور مجھے زندگی کے کسی دور میں بھی پہ بات قطعاً پیندنہیں رہی کہ میں کسی خول میں بند ہو كر، يك رخے مطالعہ كے سانچہ ميں اپنے دل ود ماغ كوڑ ھال لوں \_ ميں پرويز صاحب كى كتب کےعلاوہ، دیگرمصنفین اوراہلِ علم کی کتب ہے بھی استفادہ کرتار ہا،اورطلوع اسلام کےعلاوہ دیگر رسائل کی بھی خوشہ چینی کرتار ہا، تنی کہ مرزاغلام احمد قادیانی ، جیسے تنتی کالٹر بچر بھی ،میری نگاہوں سے گزرتا رہا۔ مختلف مکاتب فکر کے نقطہ ہائے نظر کے مطالعہ سے ، مجھے خلافیات (اختلافی مسائل) سے خاصا شغف پیدا ہو گیا اور میں جارو نا جارا یسے مطالعہ کی راہ پر گامزن ہو گیا ،جس کے نتیجہ میں، اصحابِ اختلاف کے آراء ونظریات کی کھوج کرید، میرے زوتِ تحقیق و تہ قیق کو نکھارنے کا باعث بنی۔ کتب احادیث کے وسیج ذخیرے پر،اور پھران کی شروح وتعلیقات پر، میری نگاهول کا حاومی مونااتنا آسان ندتها، جتنا که قرآنی تعلیمات پر، بیامر، تهل تها، چناخیهاس

زاویۂ نظر سے قرآن اور اس کی تعلیمات کے مطالعہ کے انہاک میں، میں ، روز بروز فزوں تر ہوتا چلا گیا، اور میرے حلقۂ احباب میں ہے، جن اہلِ علم سے کی علمی مبحث پر گفتگو ہوتی تو میں اپنے دلائل کوزیادہ ترقرآن ہی سے پیش کرنے کاعادی رہا (اور اب بھی ہوں)۔

تاہم، پرویر صاحب کی نگارشات کی اُن خوبیوں کے باوجود، جن کا پہلے ذکر کیا جا چکا ہے،
کچھ پہلو ہمیشہ میرے ذہن میں کھکتے رہے ہیں، اور میں کلمل قلبی طمانیت نہ پاسکا اور وہنی میکسوئی
سے محروم رہا میں ، جناب پرویز صاحب کی کامل جمایت وہم نوائی اور ان سے گریز ومخالفت کے
درمیان ، ایک عرصہ تک معلق اور متربص رہا اور یوں ، میں قلبی طور پر ، جناب پرویز صاحب کے
دلائل و براہین سے ، نہ دل جمعی کے ساتھ موافقت وہم آ ہمگی کا رویہ بی اختیار کر پایا اور نہ بی بالکلیہ
انہیں رد کر کے فکر پرویز سے اپنا دامن چھڑا سکا۔ وہ امور ، جو میرے لیے وجہ ُ خلجان اور موجب عدم اطمینان سے رہے ، مندرجہ ذیل ہیں۔

# كيونكه بقول پرويز صاحب:

'' قرآن کوسنداور ججت ماننے والاتو ساری عمر میں ، دومتضا دیا تیں بھی قرآن کی سند نے بیں کہ سکتا۔'' 🏵

(۲).....دوسری چیز ، جو مجھے ہمیشہ کھنگتی رہی ہے ، وہ ، جناب پرویز صاحب کا وہ رویہ ہے۔ وہ ، جناب پرویز صاحب کا وہ رویہ ہے جو تقلید کے بارے میں وہ اپنائے ہوئے تھے۔اعتقادی اور نظریاتی طور پر ، وہ ہمیشہ ، بڑی بلند آ ہنگی کے ساتھ ، یہی کہتے رہے ہیں :

''یقینا الله تعالی نے تعلید کوحرام قرار دے کر، نیز کتاب الله میں یہ تصریح فرما کہ الله تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ تعلیٰ المنظم تعلیٰ فرض قرار دیا تعلیٰ تعل

'' قرآن کے نزدیک اپنے عقل وفکر سے کام نہ لینا ،اور دوسروں کی اندھی تقلید کیے جانا ،الیمی روش ہے جوافراداورا قوام دونوں کو ،جہنم میں جاگراتی ہے۔'' اس عمال علم میں میں میں سے شوع سے سے معرب میں میں اس میاد ہو

لیکن عملی زندگی میں، جمعے ہی نہیں بلکہ ہراس خض کو، جس کی نگاہوں سے ان کا لٹریچرگزرا،

یمی نظر آیا کہ انہوں نے تقلید کو دوقسموں میں بانٹ کر، ایک قسم کی تقلید کی پُر جوش مخالفت کی اور
دوسری قسم کی تقلید پرکار بندر ہے۔ وہ، تقلید قدیم پرتو خوب برستے رہے، لیکن تقلید جدید کا دم
محرتے رہے۔ امام ابوطنیفی، امام ، لک، امام شافی اور امام احمد بن خبل وغیرہ کی تقلید کی تو دہ ف کر
مخالفت کرتے رہے لیکن کا رل مارکس، چارس ڈارون، بیگل اور برگسان وغیرہ کی تقلید پر کمر بستہ
مزہدے حالاں کنفس تقلید، اگر واقعی بری اور معیوب چیز ہے، تو وہ خواہ قدیم کی ہویا جدید کی،
قابل ردوترک ہے۔ پھران کی طرف سے اسمدار بعد کی تقلید کی خالفت کے ساتھ ساتھ آئمہ کفرو
الحاد کی تقلید نے، امت جمد میر شرولید، فکری اور پر بیثاں خیالی میں اضافہ ہی کیا اور خوواس بات

طلوع اسلام، اربل ۱۹۲۷ء، صفحه ۵۸

طلوع اسلام، مارج ۱۹۵۹ء، صفحه ۳۰

طلوع اسلام، دیمبر ۱۹۸۱ء، صفحه ۲۳

پرمطمئن رہے کہ قرآن کی تعبیر، دورِ حاضر کی علمی سطح کے مطابق کی جارہی ہے۔اور غالبًا بہی وہ مصلحت تھی کہ علامہ اقبال نے بھی اس دورِ انحطاط وز وال میں تقلید پرزوردیتے ہوئے کہا'' تقلید ازاجتہا وادلی تراست''

فی الحال ، حضرت علامہؓ کے اس موقف کونظر انداز سیجئے کہ دہ شرعاً درست ہے یا نہیں۔ د کیھنے کی چیز توبیہ ہے کہ پرویز صاحب، اگرائمہ اربعہ کی تقلید ہے آزاد ہوئے توائمہ کی بیودونصار کی کی تقلید میں جانھینے اور یوں وہ آسان ہے گرے ادر تھجور میں جاائکے۔

(m).....تیسری چیز، جومیرے لیے موجبِ حیرت اور باعثِ خلجان بی رہی ، وہ ان كى بچاس سالة وقرآنى خدمات كاوه ما حاصل ب، جيانهول في ايسے دل فريب بيرائي بيان اوردکش اسلوبتحریر میں پیش کیا ہے کہ قاری،جب تک ان کی تحاریر میں مصروف ومگن رہتا ہے، وہ مصنف کی رومیں بہتا چلاجا تا ہے، کیکن جونہی وہ مطالعہ کتاب سے فارغ ہوکرسوچنے لگتاہے، تو وہ محسوں کرتا ہے کہ جناب پر ویز صاحب نے برسوں کی خارا شگافی اورکوہ کنی کے نتیجہ میں ، جو کچھ قرآن سے برآ مدکیا ہے، وہ سب کچھ، مغرب کی مادہ پرست تہذیب میں، پہلے سے موجود ہے \_ فکر اور نظر یے کی حد تک ہی نہیں ، بلکہ عملاً بھی مدنیت ومعاشرت کا وہ پورانقشہ، جے قرآن ے کشد کر ڈالنے میں ، انہوں نے بوی زحت کشی کی ہے، وہ سب کھے تہذیب غالب کے ہال مروج ہے \_ مخلوط سوسائی ، مخلوط تعلیم ، ترک جاب، مردوزن کی مطلق اور کامل مساوات ، درونِ خانه فرائضِ نسواں کی بجائے ،خواتین کو ہیرونِ خانه مردانه مشاغل میں منہمک کرنا ،تعد دِاز واج کو معیوب قرار دینا، خانگی زندگی میں وَقَرُنَ فِنی بُیُوتِکُنَّ کے دائرُهُ عمل کے محیط کوختم کرڈالنااور دونوں اصناف بشر کے لیے ایک ہی میدانِ مسابقت قرار دینا، دغیرہ میں سے آخروہ کون سی چیز ہے جو وورِ حاضر کی مادہ پرست مرنیت میں ، پرویز صاحب کی'' بچاس سالہ قرآنی خدمات'' سے قبل ،موجودنہیں تھی۔رہی اشتراکیت ،تواس کا پورے کا پورامعاشی نظام ،'' نظام ربوبیت' کے نام ے، قرآن کے جعلی پرمٹ پر درآ مدکیا گیاہے، جبکہ پینظام بھی ان کے' قرآن میں غوطہ زن'' ہونے سے پہلے، روس میں مسلط ہو چکا تھا۔ پھر آخراس قر آن کا کیا فائدہ، جس کے بغیر بھی،

د نیائے کفر، ان چیزوں کواپنائے ہوئے تھی ،جنہیں ہمارے''مفکر قرآن' صاحب نے ، برسہا برس کی دماغ سوزی کے ساتھ،قرآن سے نچوڑ ڈالا ہے۔

یہ تھیں وہ باتیں جو ہمیشہ میرے لیے (اور میرے علاوہ سوچنے والے ہر د ماغ کے لیے)
وجہ پریٹانی اور باعث ِ فلجان بنی رہی ہیں اور میں جناب پرویز صاحب کے فکر کے بارے میں
کوئی قطعی رائے قائم کرنے میں متذبذب رہا ،کیکن اس کے با وجود بھی ، جب ان کی قرآن سے
دلچی اور گئن پرغور کرتا ، تو میں میمحسوں کرتا کہ وہ ، بہر حال ، قرآن مجید کے ساتھ ، جوتعلق بھی رکھتے
ہیں ، وہ بنی براخلاص ہے ۔ ان کی '' قرآنی خدمات' پر ، خلجان کا شکار ہونے کے با وجود بھی ، میں
بہر حال ، انہیں قرآن کر یم کا ایک مخلص اور دیانت دار طالب علم خیال کرتار ہا ،کیکن افسوں ، کہ میر ا
بیتا شرزیا وہ دیر تک قائم ندر ہا۔

ہوایوں کہ میرے ہاں ایک روز ، جماعت ِ اسلامی کے ایک صاحب ِ علم رکن ، جن سے میری برانی شناسائی تھی ، بطور مہمان ان دنوں تشریف لائے جبکہ میں طلوع اسلام کی فائل کی فراہمی کے بعد،اس کے بالاستیعاب مطالعہ پر کمریستہ ہو چکا تھا۔ان کی تشریف آوری پر، میں، فروري ١٩٦٣ء كي شاره يس، وه مقاله يره د بإتها، جي جناب يرويز صاحب في واكد اعظم كا یا کتان'' کے زیرعنوان شائع کیا تھا۔اس مقالہ میں ،مولا نا مودودیؒ کےخلاف انتہائی تکخ نوائی ے کام لیا گیا ہے۔ قلم کی بیدور تق ، ہراس ملیم الفطرت آ دمی پر گراں گزرتی ہے، جوغیر جانب داری کے ساتھ حقیقت کا متلاشی ہو۔ میرے لیے تو ،خیر ، پرویز صاحب کی بیدرشتی اور تکخ گوئی ، نگ بات نتھی کیونکہ میرے مطالعہ میں یہ بات آچکے تھی کہ قیام پاکستان کے بعد ہمولا نا مودود ک کے خلاف لب ولہجہ کی بینا شائنگی ،طلوعِ اسلام کامعمول رہی ہے، کیکن میرے مہمان کے لیے بیخت · نا گوارِ خاطر تھی۔ جب انہوں نے پورامضمون پڑھ لیا، تو میں نے ان کی رائے دریافت کی۔انہوں نے فرمایا کہ دمسلمان اور موجودہ ساسی مشکش، حصہ سوم "میں سے دیئے گئے اقتباسات کو، سیاق و سباق سے کامے کر پیش کیا گیا ہے۔ میں نے جب ثبوت طلب کیا، توانہوں نے سکوت اختیار کیا۔ چند ثانیے کے بعد،خورد ونوش سے فارغ ہوتے ہی، وہ تنبا گھرسے باہرنکل گئے،اور جب تقریباً

ایک گفتے کے بعد تشریف لائے تو ان کے ہاتھ میں ایک کتاب تھی، جے وہ (جیبا کہ بعد میں ایک گاب تھی، جے وہ (جیبا کہ بعد میں انہوں نے مجھے بتایا) جماعت اسلامی کے مقامی دفتر سے مستعار لے کرآئے تھے۔ یہ کتاب "تہری کے آزادی ہنداور مسلمان، حصد دوم' تھی، جو''مسلمان اور موجودہ سیاسی تشکش، حصد سوم' بی کا اعادہ شدہ (Revised) ایڈیشن ہے۔ یہ دونوں طباعتیں مولانا مودودیؒ کے ان مقالات ومضامین پر مشمل ہیں، جو قیام پاکستان سے قبل، ہندوستان میں تیزی سے بدلتے ہوئے سیاسی حالات میں ،مسلمانوں کی راہنمائی کرتے ہوئے، ترجمان القرآن میں شائع ہوئے سیاسی حالات میں ،مسلمانوں کی راہنمائی کرتے ہوئے، ترجمان القرآن میں شائع ہوئے رہے ہیں۔ اس کے اعادہ شدہ ایڈیشن میں بیخو بی بھی ہے کہ ابتدائی فہرست و ابواب میں، ان شہور و سنین کو بھی درج کیا گیا ہے جن میں بید مضامین و مقالات، پہلے پہل ،ترجمان القرآن میں شائع ہوئے تھے۔ بہر حال ،اس کتاب کے ذریعہ میرے مہمان نے ، پرویز صاحب کی بعض و تقی خیانت کاریوں کو ثابت کر ڈالا۔

اس کے بعد میں نے یہ اعتراض کیا کہ آپ نے جس کتاب سے جھے مطمئن کرنے کی کوشش فرمائی ہے، وہ اصل کتاب نہیں ہے جس کا پرویز صاحب نے حوالہ دیا ہے بلکہ اس کا اعادہ شدہ ایڈیشن کی عبارتوں میں فرق ہو۔ مدہ ایڈیشن کی عبارتوں میں فرق ہو۔ بہاعتراض میں نے اس لیے کیا تھا کہ میں نے طلوع اسلام میں یہ پڑھر کھا تھا:

"ان (مودودی صاحب) کے ہاں ،بالعموم کتاب کے نے ایڈیشن میں کافی رد وبدل کیا ہوتا ہے، اور اس کا ذکر نہیں ہوتا کہ اس میں اور سابقہ ایڈیشن میں فرق ہے۔اس لیے حوالہ کے لیے سابقہ ایڈیشن کا دیکھنا ضروری ہے۔ "

اس پرمیرے مہمان نے مجھے اصل کتاب ارسال کرنے کا دعدہ فرمایا ہمین ساتھ ہی میرے فوری اطمینان کے لیے ،اس کتاب کے اعادہ شدہ ایڈیشن میں سے ،مولا نامودودی کی بی عبارت مجھی پیش کردی:

'' چونکہ پیرمضامین .....خصوصاً اس کتاب کے جزواوّل کےمضامین ..... برسوں '

طنوع اسلام، دسمبر ۲ ۱۹۷۱ء صفح ۳۸

سے میرے خلاف معاندانہ پراپیگنڈے کے لیے خوب خوب استعال ہوئے ہیں،
اوران کی باتوں کوسیاق وسباق سے الگ کر کے بجیب بجیب معنی پہنائے جاتے
رہے ہیں، اس لیے میں نے تر تیب ونظر ٹانی کے وقت ان کی عبارات میں کوئی تغیر
نہیں کیا ہے۔ اگر کسی چیز کی تشریح کرنے یا کسی چیز کا اضافہ کرنے کی ضرورت محسوں
کی ہے، تو اسے حاشیہ کی صورت میں درج کیا ہے، اور قدیم وجد یہ حواثی کے
درمیان فرق کرنے کے لیے، قدیم یا جدید کے الفاظ کھود یے ہیں، تا کہ کوئی غلط نہی
بھی پیدا نہ ہو، اور کوئی یہ بھی نہ کہہ سکے کہ معرضین کے اعتراضات سے بیخ کے
لیے عبارتوں میں ردو بدل کردیا گیا ہے۔ "

بہرحال، میرے مہمان نے اپنے گھر کی طرف واپسی سفر کے ہفتہ عشرہ ابعد، مجھے دمسلمان اور موجودہ سیاسی سخت ، مصد سوم' ارسال کر دی، جے پڑھ کر مجھے شرح صدر ہوگیا، اور پرویز صاحب کے بارے میں میرایتا شرکہ ' وہ، بہرحال، مخلص اور دیانت دار قرآنی طالب علم ہیں' ، مخرلزل ہوگیا۔ پھر جول جول میں مطالہ کرتا گیا اور پرویز صاحب کے ایسے ہی کرتب میر سامنے آتے گئے ، تو ان کے صدق واخلاص اور دیانت وامانت کی بابت، میرا تا شقطی زائل ہو سامنے آتے گئے ، تو ان کے صدق واخلاص اور دیانت وامانت کی بابت، میرا تا شقطی زائل ہو گیا، کول کہ میں پنہیں جھتا کہ قرآن کریم کی مخلصانہ خدمت کا پینجی کوئی تقاضا ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے مخالفین کی عبارت کو سیاق وسیاق سے کا کرچیل کردے، یا انہیں قطع و بر یدکا نشانہ بنائے ، یا ایک عام اور مطلق عبارت کو کسی خاص شخصیت پر چیپاں کردے، یا ایسی ہی عدل وانصاف کے منافی کوئی اور حرکت کر ڈالے۔ ایسی حرکات کا صدور ہی اس بات کی وزنی دلیل ہے کہ ان کا مرتکب، صدق وظوص ، امانت ددیا نت اور عدل وانصاف سے کوسوں ددر ہے۔

## خلوصِ نبيت كااتهم تقاضا:

نی اکرم منظیم آنے ، جب میحسوں کیا کہ مکہ وطائف کی سنگلاخ زمین میں ایمان اور نیکی کا نیج جزنہیں پکڑسکتا، تو آپ ایک الیمی سرزمین کی طرف ججرت فرما گئے ، جہاں آپ کو بیتو قع تھی کہ

<sup>🐞</sup> تحريك آزادى منداورمسلمان ،حصدوم م صغير ٢

ان کی دعوت برگ و بارلاکررہے گی ، کیونکہ اپنی دعوت کے ساتھ ، خلوص نیت کا بہی تقاضا تھا۔

پاکستان بنتے ہی ، اس میں ، بقول طلوع اسلام ، 'ملا ازم' قائم ہوگیا ، اور حکومت پاکستان کو ان 'ملا کو'' کے دباؤ کے تحت ، قرار دادِ مقاصد کو منظور کرنا پڑا۔ یوں حکومت بھی ملوکیت کا روپ اختیار کرتی چلی گئی۔ اس پر مستزاد یہ کہ وطن عزیز میں سراسر سرمایہ دارانہ نظام ہی برقرار رہا۔ اب ظاہر ہے کہ جہاں ملوکیت ، ملا ازم اور سرمایہ دارانہ نظام کی سہ گونہ 'دلعنتیں'' مسلط ہوجا کیں ، وہاں بھلا' قرآنی دین' کے واستے میں رکاوٹ بنے والی یہ تیوں 'دلعنتیں'' ختم ہو چکی میں اور بقول پرویز صاحب ، اہلی چین ، لاکی منزل سے گزر کر ، آلا کی دہلیز پر کھڑے ہیں۔ وہاں 'قرآنی نظام' کا نقاذ ، پاکستان کی نسبت ، بہت آسان ہے۔ چنانچہ پرویز صاحب ایک مقام پر فرماتے ہیں :

"اقبال نيشے ي فكري بلندي اوراس كى بنيادكى يستى كود كيوكر كهاتھا:

اگر ہوتا وہ مجذوبِ فرگی اس زمانے میں تو اقبال اس کو سمجھاتا مقام کبریا کیا ہے

لیے، خداجانے اسے کتنی خون کی ندیاں پیرنی اور آگ کے دریاعبور کرنے پڑیں۔' ۴ جبکہ'' قرآنی دین' کے نفاذ کے حوالہ سے ہر مسلم ملک کی سرز مین بنجر ہے، جہاں'' قرآنی پردگرام'' کانے، جزنہیں پکڑسکتا۔

"مسلم ممالک میں سے، اس وقت کوئی بھی ، اس کے لیے آ مادہ نظر نہیں آتا کہ وہ قرآن کے انقلابی پروگرام کواپنے ہاں عملاً متشکل کردے۔ یہ ممالک، ابھی حصہ لا ہی ہے ہیں نظر، تک کیسے بہنج سکیں گے۔ "•

اور تو اور ،خود پاکتان ، جو اسلام ہی کے نام پر بناتھا ، اس میں بھی نہ ہی پیشوائیت کے باعث، نفاذ ''دین'' کے امکانات بعید سے بعید تر ہوتے جارہے ہیں۔

'' پاکتنان کا تصور پیش کرتے ہوئے علامه اقبال نے کہاتھا کہ''اس سے اسلام، اس ٹھیے کومٹا سکے گا جے عربی ملوکیت نے اس پر شبت کردیا تھا'' ۔لیکن یہاں جس تیزی سے ندہبی پیشوائیت، اپنے تسلط جمارہی ہے، اس کے پیش نظر، یہاں دین کے شمکن کے امکانات بہت پیچے جارہ ہے ہیں۔''

اب اس صورت حال میں، جہال پاکتان میں 'وین کے مکن کے امکانات بہت پیچے جا
پڑے ہیں' اور دیگر مسلم ممالک کی طرح خود پاکتان بھی ،سوئے نصب العین چلتے ہوئے ابھی
تک' دھمہ لا ہی سے نہیں نکلا، تو حصہ الا اللّه تک کیسے پہنچ سکے گا'۔ جبکہ دوسری طرف' چین
ان منفی منازل کو طے کر لینے کے بعد، دین کی منزل الا کی سرحد پر کھڑا ہے' تو وہاں یقینا' 'وین
کے مکن کے امکانات' بوروش وکھائی دے رہے ہیں، ایسی صورت میں خلوصِ نیت کا تقاضا
کیا ہے؟ ۔۔۔۔۔اُس پاکتان میں رہ کر، ' قرآن کے انقلابی پروگرام' کے نفاذ کی جدد جہد کرتے
رہنا، جہال ' دین کے تمکن کے امکانات بہت دور جا پڑے ہیں' ؟ ۔۔۔۔۔ یا ۔۔۔۔۔اُس چین میں جا
کرتگ ودوکرنا، جو' دمنفی منازل طے کر لینے کے بعد، دین کی منزل الاکی سرحد پر کھڑا ہے' ؟ ۔۔۔۔۔۔

<sup>€</sup> طلورع سلام ، جنوري ١٩٢٧ء ، صفيه

٠٠٥ طلوع اسلام، جنوري ١٩٦٧ء، صفيه

بالخصوص جب كد پرويز صاحب اپنى "قرآنى بصيرت" كى روشى ميں ،خودفر ماتے ہيں:
"ميں مجھتا ہوں كه اگر قرآن كا پروگرام ،كسى طرح ماوزے تنگ تك يُنْ جائے اوروہ
السي مجھنے پرآمادہ ہو جائے ، تو ہوسكتا ہے كہ اس سے نوع انسانى كى تقدير بدل
جائے ـ"•

اگرکسی کو واقعی اپنے مقصد کے ساتھ عشق ہو، اقامت قرآن کا نصب العین اس کی منزلِ مقصود ہو، نفاذِ دین کی تڑپ میں وہ بے قرار ہو، قرآن کے انقلا بی پر وگرام کی ممل داری قائم کرنے کا تہد کر چکا ہو، اور اس کے ''دید ہو ترک بے خوابیاں' ، اور اس کے ''دل کی پوشیدہ بے تابیاں' اور اس کے ''دل کی پوشیدہ بے تابیاں' اور اس کے ''نالہ نیم شب کے نیاز' اور اس کی ''خلوت وانجمن کے گداز' کا مرکز ومحور اور سب و غایت ، بہی نظام ربوبیت کا نفاذ ہو، تو اسے پاکستان میں جدو جہد کرنے کی بجائے ، چین ہی کی مرز مین کو اپنی سعی وعمل کا مرکز بنانا چا ہے تھا کیونکہ مقصد کے ساتھ ، اخلاص اور صدقی نیت کا بہی تفاضا قرار پاتا ہے، جسے بس پشت ڈال دینا، وہمل ہے، جو اگر امام ما لک جیسی ہستی سے بھی ہرز د ہوجائے ، تو پرویز صاحب کے نزدیک وہمل، قابلِ اعتراض اور لائق کلیر بن جا تا ہے۔

امام مالک کے طرز عمل پراعتراض پرویز:

علامہ اقبالؒ نے اپنی مثنوی اسرار ورموز میں ، امام مالک کا جو داقعہ بیان کیا ہے ، اس کی تشریح کرتے ہوئے طلوع اسلام لکھتا ہے:

''ایک دفعہ ہارون الرشید نے (جس کے ہاتھوں رومی بادشاہ بھی کئی بارشکست کھا چکا تھا) امام مالک سے کہا کہ آپ بغداد تشریف لا ہے اور لوگوں کو درس حدیث دیجے ۔۔۔۔۔۔امام مالک نے کہا کہ میں نبی اکرم کی درگاہ کا خادم ہوں۔ میں مدینہ چھوٹر کر بغداد نہیں آسکا۔ مدینہ طیبہ کی خاک میرے لیے سامان زیست ہے۔۔۔۔۔اور میرے لیے عشق کا فرمان میہ ہے کہ ملازمت ،خواہ بادشاہ کی بھی کیوں نہ ہو،مت اختیار کرو،اس لیے میں تہارانو کربن کروہاں نہیں آنا چا ہتا۔''ٹ

<sup>🙃</sup> طلوع اسلام، اكتوبر 1949ء صفحة ٢٣

امام مالک کے اس جواب پر، جناب پرویز صاحب یون کیر فرماتے ہیں:
"امام مالک کے جواب کا پہلا حصہ (اگروہ انہی کا جواب ہے) تو پھھا ایاد قیع نہیں تقام معلم کود یکھنا بیر چاہیے کہ اس کی تعلیم کے لیے کون سیا مقام زیادہ مناسب، اور کون سی فضا زیادہ صار گارہے، یا کون سے مقام پراس کی زیادہ ضرورت ہے۔ اس میں بغدادوبھرہ کی کوئی تمیز نہیں ہونی چاہیے۔ "

کاش، جناب پرویز صاحب بھی،''نفاذِ قر آن''اور' <sup>دنعلی</sup>مِ قر آن'' کے لیے، چین کا رُخ فرماتے جس کی سرز مین،اس مقصد کے لیے زیادہ مناسب اور جس کی فضازیادہ ساز گارتھی،اوروہ کراچی،لاہوریا پیکنگ کی تمیز ندفرماتے۔

ظاہر ہے کہ امام مالک کا میہ جواب ، ان لوگوں کے لیے کیوں کر وقع قرار پاسکتا ہے ، جو مسلمان بادشاہ تورہے ایک طرف ، سات سمندر پارہے آنے والی طاغوتی حکومت کی جا کری کو، اپنا'' ذریعہ ٔ معاش'' بناتے رہے ہیں۔

پرویز صاحب کے قول وعمل کا بی تضاد کہ قلمی طور پر نظام طاغوت کے خلاف جہاد کرنا گرعملی طور پراس نظام کی مشینری کاکل پرزہ بن کر'' رزق حلال'' کمانا بخالفین کی عبار توں کو سیاق وسیاق سے کا مشینری کاکل پرزہ بنانا ، اپنے حریفوں کے خلاف تہمت طرازی اور بہتان تراثی کی روش اختیار کرنا ، دوسروں کے کارناموں کو اپنے ذاتی کارنامے قرار دینا، علمی مباحث میں اپنے کروزموقف کے مقابلے میں اگر مخالفین کا موقف توی ہوتو اسے اپنے قار کمین کی نگا ہوں سے اوجھل رکھنا، قلب وزبان میں عدم موافقت کی بنا پر متضا داور متناقض آراء ونظریات کو پیش کرتے رہنا، نگانوں اور بیگانوں کے لیے جداگا ندمعیار اور متفرق پیانے اپنانا، وغیرہ وہ وہ با تیں ہیں جن کی بنا پر میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ ''مفکر قرآن' صاحب کے کردار میں ، امانت و دیانت ، عدل و بنا پر میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ ''مفکر قرآن' صاحب کے کردار میں ، امانت و دیانت ، عدل و انصاف ، صدافت و اخلاص کی کوئی چینٹ ، خور د بین لگا کر دیکھنے سے بھی نظر نہیں آتی ۔ آئیدہ انصاف ، صدافت و اخلاص کی کوئی چینٹ ، خور د بین لگا کر دیکھنے سے بھی نظر نہیں آتی ۔ آئیدہ صفحات میں اس حقیقت کے شواہد قار نگری کرام کو بکٹر ت لل جا کیں گا۔

طلوع اسلام، اكتؤبر ١٩٥٩، مسخة ٢٣٠

# ايك اشكال اوراس بركلام:

ممکن ہے کہ کس شخص کے ذہن میں بیسوال پیدا ہو کہ پرویز صاحب،اس دنیا سے کوچ کر گئے ہیں، کیا بعداز مرگ،ان کے فکروگل پر نفذ ونظر ہو سکتی ہے؟

اس سوال کے دو پہلو ہیں: (۱) .....ان کے افکار ونظریات پر تقید۔ (۲) .....ان کے اُس طرزعمل کی جانچ پر کھ، جس میں وہ اپنے نظریاتی حریفوں کی مخالفت میں ایسار و بیا ہتے دہ ہیں جو کسی دیانت داراور انصاف پیند شریف شہری کو بھی زیب نہیں دیتا، کجایہ کہ وہ رویہ کسی مفسر قرآن یا مفکر قرآن کے شایان شان ہو۔

جہاں تک امراول کا تعلق ہے، اس کے بارے میں،خودطلوع اسلام نے بیر کہ کر، اثبات میں جواب دیا ہے: میں جواب دیا ہے:

''اگرایک شخص ایسے خیالات دنیا میں چھوڑ جاتا ہے جواُس کے مرنے کے بعد بھی، دنیا کو متاثر کر سکتے ہیں، تو ان خیالات پر تنقید ضروری ہوتی ہے، تا کہ لوگ غلط خیالات کی اتباع سے تباہی کے راستے پر نہ چل ٹکلیں۔''•

لیکن کیاان کے عملی کردار کو بھی معرض تقید میں لایا جاسکتا ہے؟ یہ سوال قدر سے پیچیدہ ہے،

کیونکہ اگرا کی پہلو سے ابیا کرنا نا جائز دکھائی دیتا ہے تو دوسر سے پہلو سے اس کا جواز بھی نظر آتا

ہے۔ عدم جواز کے پہلو سے، بعداز مرگ، ان کے عملی کردار کو زیر بحث لانا، اخلاقاً معیوب اور
شرعاً ایک مفسدہ ہے، لیکن جواز کے پہلو سے دیکھا جائے تو ان کا عملی روبیا ایسا نہ تھا جس کے
اثر ات، صرف ان کی ذات تک ہی محدودر ہے ہوں، بلکہ ایسا تھا کہ بیا ثر ات، دوسروں تک بھی
متعدی اور وسیع سے انہوں نے اپنے مخالفین کے خلاف ایسا گردوغبار اٹھایا کہ اصل مقائق بہت
متعدی اور وسیع سے انہوں نے اپنے مخالفین کے خلاف ایسا گردوغبار اٹھایا کہ اصل مقائق بہت
کی نگا ہوں سے اوجھل ہو گئے، اپنی تحریروں سے ایسی فضا با ندھی، جس سے لوگوں کے قلوب و
اذبان ،شکوک وشبہات کے کا نٹوں سے اٹ گئے، بعض لوگوں کے خلاف انتہائی نفر ہے کا زہر
پھیلایا، بعض پرخوب کیچڑا چھالا، اور من خقائق سے کا م لیا۔

طلوع اسلام، جون ۱۹۵۹ء، صفحه ۲۷

اب سوال بیر پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس صورت میں اسلام بھی کہتا ہے کہ اٹھا ہوا گردوغبار، اب اٹھا ہی رہنا چاہئے؟ اسے ختم نہ کیا جائے؟ اور لوگوں کے دل ود ماغ میں شکوک وشبہات کے جو کا نئے پیھ گئے ہیں اُنہیں چھے ہی رہنا چاہئے؟ وہ باہر نہ نکالے جا کیں؟ اور جن کے خلاف نفرت کا زہر پھیلا یا گیا ہے، اُن کے خلاف، اس زہر کو پھیلا (اور پھیلتے) ہی رہنا چاہئے؟ اس کا از الہ نہ کیا جائے؟ اور جن پر پچرا چھالا گیا ہے، انہیں کیچڑ سے لت بت ہی رہنا چاہئے؟ ان کا دالہ نہ کیا جائے؟ اور جن بھائی گؤٹ کر کے، ان پر پردہ ڈالا گیا ہے، وہ بدستور منح ہی رہنا جائے؟ اور جن بھائی گوٹ کر کے، ان پر پردہ ڈالا گیا ہے، وہ بدستور منح ہی رہنا جائے؟ اور جن بھائی گوٹ کر کے، ان پر پردہ ڈالا گیا ہے، وہ بدستور منح ہی رہنا ہے؟

جب، ہم اس پہلو سے اس مسلہ پرنظر ڈالتے ہیں تو ہمیں صورت حال کو جوں کا توں چھوٹر

ر، غیر جانبدار بن کر بیٹے رہنا، اور خاموش تماشائی بن کررہ جانا، ایک عظیم تر مفسدہ دکھائی ویتا

ہے، بنسبت اس مفسدہ کے، جو پہلے مذکور ہو چکا ہے، کیونکہ وہ عیوب و ذنوب جن کے اثرات، دوسروں تک بھی متعدی ہوں، نا قابل اغماض ہوتے ہیں۔ ان کے متعدی مضر ات سے دوسرول کو بچانا، بجائے خودا یک نیکی ہے، اور جنہیں کچڑ میں ات پت کیا گیا ہے، انہیں پاک صاف کرنا، اس سے کہیں بہتر ہے کہ انہیں آ لودہ غلاظت رہے دیا جائے۔ فلہذا، اس پہلوسے ہم مجبور ہیں کہ درموں کو نقصان پہنچ رہا ہے، اسے بھی میزان درمفکر قرآن 'کے جس طرز عمل سے اب تک دوسروں کو نقصان پہنچ رہا ہے، اسے بھی میزان اسلام میں تول کر دیکھا جائے ، کہ اس کا کیا وزن قرار پاتا ہے۔ یہاں یہی اھون البلیتین حجود فی برائی کو گوارا کیا جائے۔

وچھوٹی برائی گوگوارا کیا جائے۔

اپنے ذاتی تجربہ کی روثنی میں، مجھےاس بات کا پیشگی اندازہ (ہی نہیں، بلکہ پختہ یقین ) ہے کہاس کتاب کی اشاعت پر ہمارے معاشرے کے تبین مختلف طبقات کی طرف سے تین جداگا نہ رڈیل ظاہر ہوں گے۔

(۱) وہ طبقہ جو قرآن وسنت کی جمیت کا قائل ہے اور بیاعتقا در کھتا ہے کہ اطاعت خداوندی، اطاعت رسول کے بغیرمکن نہیں ہے، وہ اسے اپنے دل کی آواز سمجھے گا،اور ذہن ور ماغ اور قلب وروح کی پوری آ مادگی کے ساتھ مصنف کی تائید کرے گا اور اس کے ہم قدم وہم رکاب رہےگا۔

(۲) دوسراوہ گروہ، جوطلوع اسلام کے لٹریچر کاسطی اور یک طرفہ مطالعہ کر کے اس کے بارے میں اچھی رائے قائم کر کے مطمئن ہو چکا ہے وہ اس کتاب کو پڑھ کرتذبذب کے دوراہ پر کھڑا سوچ رہا ہوگا کہ کون سا راستہ تھے ہے اور کون سا غلط ۔ ایک طرف، اگر وہ پرویز صاحب کی شگفتہ تحریر سے متاثر ہوکر، ''مفکر قرآن' کے خلوصِ قلب کا قائل ہو چکا ہے، تو دوسری طرف، اس کتاب کا حقائق پر مشمل مواد، اس کی اُس عقیدت پر شخت چوٹ لگائے گا، جو پرویز صاحب کے لیے اس کے سویدائے قلب میں پیدا ہو چک ہے۔ تذبذب کے اس دوراہ پر کہی بھی راستے پر پیش قدی کرنے سے پہلے، اگر اس نے تحقیق سے کا م لیا، اور جن کتب ورسائل کے حوالے، اس میں دیئے گئے ہیں، ان تک رسائی پاکر، حقیقت حال کو جانے کی کوشش کی تو وہ مصنف کی تحقیق کی داد دیے بغیر نہیں رہ سکتا اور بالآخر حال کو جانے کی کوشش کی تو وہ مصنف کی تحقیق کی داد دیے بغیر نہیں رہ سکتا اور بالآخر کر سوں کی صحبت میں پلنے والا، بیفر یب خوردہ شاہیں اپنے اصل مقام کی طرف پلیٹ کر، تہ دورتم شہبازی اختیار کرنے پر مجبور ہوگا۔

(۳) تیسرا ٹولہ، اُن لوگوں پر شمتل ہے، جو سالہا سال ہے، طلوع اسلام کے لٹریجرکا کیہ رخا مطالعہ کر کے، ہراُس جماعت اور ہراُس فرد کے خلاف، اپنے سینوں میں کینہ و کدورت پیدا کر پیچے ہیں، جس کے خلاف ایبا کرنا طلوع اسلام کا نصب العین بن چکا ہے۔ بیلوگ اینے مسلک کی جمایت میں اور اپنے فکری مخالفین کی مخالفت میں، اپنے قلوب ونفوں میں شدید حمیت جا ہیں۔ ایسے لوگوں پر اس کتاب شدید حمیت جا ہیں۔ ایسے لوگوں پر اس کتاب کے مطالعہ کا وہی اور ہوگا جونز ول قرآن نے مشرکسین عرب کی ذہنیتوں پر کیا تھا (وَ لا یَزِیْدُ الظَّالِمِیْنَ اِلَّا خَسَارًا) اس کتاب کے مطالعہ سے ان کی چینیں نکل جا کیں گی، وہ چلا کیں الظَّالِمِیْنَ اِلَّا خَسَارًا) اس کتاب کے مطالعہ سے ان کی چینیں نکل جا کیں گی، وہ چلا کی ادر ہیے ہہ کرآ سان سر پر الشالیس کے، شور می کی سب وشتم اور وشنام طرازی پر اتر آ کیں گے اور ہیے ہہ کرآ سان سر پر اشالیس گے:

٣٧

دیکھنا، لینا، پکڑنا، دوڑنا، جانے نہ پائے کے چلا میری شکیبائی، وہ کافر، لے چلا اور عین مکن ہے کہ نبی اکرم مطفی آتا ہے، ان دوست نماد شمنوں کی سازشوں کے نتیجہ میں، مجھے خدا دند کریم مرتبہ شہادت سے نواز دے۔ حرمت رسول کے دفاع میں اگر بیسعادت میسر آجائے، تواس سے بڑی خوش بختی اور کیا ہو سکتی ہے۔

سرتیرے قدموں پہ ہو، اور قضا آ جائے ایسے انجام سے بہتر ،کوئی انجام نہیں
اس لیے کہ حرمت رسول اورعزت نبی کے دفاع کا تقاضا بھن نماز ،روزہ اور حج وز کو ہ کے
اعمال سے پورانہیں ہوسکتا ، بلکہ اس کے لیے تواپی جان کوفدا کرنالازم ہے۔
نماز اچھی ، روزہ اچھا، زکو ہ اچھی ، حج اچھا
گر میں باوجود اس کے، مسلماں ہو نہیں سکتا

نہ جب تک کٹ مرول میں ، خواجہ یثرب کی عزت پر خدا شاہر ہے کامل میرا ایماں ہو نہیں سکتا

کا قرآنی جواز کیا ہے؟ کیا یہ عجیب بات نہیں کہ اگر پرویز صاحب ، مذکورہ بالا جملہ پرویزی

ہ تھانڈ وں کو کام میں لاتے ہوئے ،اینے فکری مخالفین کی'' کر دارکشی'' کریں ،تویہ بجااور درست

<u>محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و</u> منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہو، کیکن اگر کوئی دوسرا، اس' کر دار کشی' کی حقیقت کو بے نقاب کر ڈالے، توبیمل ناجائز بلکہ الٹا کر دار کشی قراریائے؟ آخر میر کیوں؟

ابھی سے سوچ لو، وگرنہ حشر کے روز میرے سوال کائم سے جواب ہو کہ نہ ہو جھے یہ بھی پیشگی اندازہ ہے کہ اس کتاب کے مواد کے بارے میں، وابستگان طلوع اسلام کی طرف سے یہ کہا جائے گا (جیسا کہ بیا کشر کہا کرتے ہیں) کہ پرویز صاحب (یاطلوع اسلام) کی عبارات اورا قتباسات کوتو ڈمروڈ کر لکھا گیا ہے۔ میں قار تیری گرام سے صرف اتنا عرض کروں گا کہ چوخص، یہ بات کے، اس سے کہیے کہ 'جوا قتباسات اورحوالے، اس کتاب میں پیش کیے گئے ہیں، وہ ان سے متعلقہ کتب ومجلات کو لے آئے ، اوراس کے بعد آپ کو بتائے کہ کہاں الفاظ کو تو ڈامروڈ اگیا ہے، اور کہاں عبارات کو خلط پیش کیا گیا ہے'۔ آپ اس کا شدت سے مطالبہ سے جے، آپ اس کا شدت سے مطالبہ سے جے، آپ سے کہ کہوں سے کہوت میں کوئی دیل بھی پیش نہیں کرسکیں گے۔

یہاں یہ عرض کرنا ہے جانہ ہوگا کہ فکر پرویز کی تردید میں ، برسوں میرے مقالات و مضامین ، مجلّہ ' دمحدث' میں شائع ہوتے رہے ہیں ، طلوع اسلام کے کارپردازوں کو بھی اس کی جرات وہمت نہیں ہوئی کہ میرے نقطۂ نظر کواپنے ہاں صحت کے ساتھ نقل کر کے ، اس کا جواب در سکیس ، اگر چہوہ اپنی اس اخلاقی کمزوری کو، ہمیشہ اس پندار کے نقاب میں چھپاتے رہے ہیں کہ ' نہم ان کے جواب کواس قابل نہیں سمجھتے کہ اس پر تبصرہ کیا جائے'' ۔ حقیقت یہ ہے کہ بعض لوگ تاریکی کے ان کیڑوں جیسے ہوتے ہیں جنہیں ظلمت ہی راس آتی ہے اور وہ حقائق کی روشنی کی تاب نہیں لا سکتے۔

اگراب بھی وابنٹگانِ طلوع اسلام ،اس کتاب کی تر دید لکھنے کی جراُت وہمت اپنے اندر پائیں ، تو انہیں چاہیے کہ ہمارے موقف کومن وعن شائع کر کے ، پھراس پرجتنی چاہیں تنقید فرمائیں۔اگرچہمیراسابقہ تجربہ (جس کی ایک جھلک آپ گیارھویں باب کےمطالعہ سے پائیں گے ) پیواضح کردیتا ہے کہ

نہ تحفر اٹھے گا، نہ تلوار ان سے یہ بازور میرے آ زمائے ہوئے ہیں

٣٨

آخریس مکیں اس کتاب کے قارئین کی خدمت میں بیگذارش کیے بغیر نہیں رہ سکتا کہ وہ اس کتاب کو پڑھ کر محض اپنی الماری کی زینت بنا کر نہ رکھ دیں ، بلکہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کو پڑھائیں اور بالخصوص ، ان سادہ لوح لوگوں کو ، جواپنی سادگی طبع کے باعث ، خلوصِ دل ہے ، پڑھائیں اور بالخصوص ، ان سادہ لوح لوگوں کو ، جواپنی سادگی طبع کے باعث ، خلوصِ دل سے ، پرویز صاحب کے دام ہم رنگ زمیں کا شکار ہو چکے ہیں تا کہ ان پر ''مفکر قرآن' کی دروغ گوئی ، خیانت کاری ، فریب وہی کی کارروائیوں سے بیواضح ہوجائے کہ ان ''اخلاقی فضائل' کے ساتھ ، وہ ، جو نفسیرِ قرآن کھ چکے ہیں ، اس کی کیا قدرو قیمت ہے؟ اور ان کی جن ''قرآنی خدمات' کا دھونڈ راپیٹا جاتا ہے ، میزانِ عدل میں ان کا کیا وزن ہے؟

پروفیسرحافظ محمد دین قاسمی



### باباقل

# دل اورزبان میں عدم موافقت

جھوٹ کی مختلف صورتوں میں ہے، ایک صورت یہ ہے کہ انسان کے دل اور زبان میں مغائزت پائی جائے۔ جو پھھاس کے دل میں ہو، دہ، زبانِ وہمن یالسانِ قلم پر ندآ ہے، اور جو پھھ وہ اپنی زبان سے ظاہر کرے، وہ اس کے دل میں نہ ہو۔ اُس کی زبان وقلم ، اُن نظریات و معتقدات کو پیش کرے، جن ہے اس کا قلب و زبن بیزار ہو، اور جن افکار وتصورات کو وہ اپنے دل میں رائخ کے بیٹھا ہو، انہیں وہ کسی مصلحت کے باعث ظاہر کرنے ہے گریزاں ہو۔ اس طرح قلب ولیان کی بیعدم موافقت، بجائے خود، ایک جھوٹ ہے، خواہ الفاظ کی حد تک، جو پھھ بیان کیا جارہا ہو، وہ مطابق حقیقت بی ہو۔خود قرآن مجید، جن صورتوں پر کذب کا اطلاق کرتا ہے۔ اُن میں ایک صورت یہ بھی ہے کہ زبان ، دل کی رفیق ندر ہے۔

یہاں منافقین کی بیشہادت کہ' آپ، اللہ کے رسول ہیں' بالکل مطابقِ حقیقت ہے، کیوں کے آپ واقعی اللہ کے رسول ہیں' بالکل مطابقِ حقیقت ہے، کیوں کے آپ واقعی اللہ کے رسول یں کین اس کے باوجود، قرآن اور خدائے قرآن ، منافقین کو دروغ محقر اردیتے ہیں۔ یوں؟ محض اس لیے کہ جو کچھوہ دنبان سے کہتے ہیں، وہ پھھان کے دل میں نہیں ہے، اور جو کچھائ کے دل میں ہے، اُسے ظاہر کرنے کی بجائے، وہ اسے چھپائے ہوئے ہیں۔ اس طرح اُن کی شہادت انفظا اور قولاً ، مطابق واقعہ ہونے کے باوجود بھی، صریح جھوٹ ہے، ہیں۔ اس طرح اُن کی شہادت انفظا اور قولاً ، مطابق واقعہ ہونے کے باوجود بھی، صریح جھوٹ ہے،

کیوں کہاس کے پسِ بردہ قلبی تصدیق مفقود ہے۔

ٹھیک یہی کیفیت، ہمارے دمفکر قرآن ' جناب چوہدری غلام احمہ پرویز کی بھی ہے۔
قلب وزبان کی عدمِ رفاقت اگر چدان کی پوری زندگی پر محیط رہی ہے، لیکن اس کا سب سے
نمایاں دور، وہ ہے جب وہ تقسیم برصغیر ہے قبل، سنت نبوی ہے اپنااعتقادی رشتہ توڑ پکے تھے،
لیکن وہ، اپ قلم اور زبان ہے، اُن ہی خیالات ونظریات کا اظہار کرنے پر مجبور تھے، جوملت
اسلامیہ میں مقبولِ عام تھے، ختی کہ ۱۹۳۵ء میں، مارچ اپریل کے ماہنامہ معارف کے شاروں
میں، پرویز صاحب نے منکرین حدیث کی تر دید وابطال کرتے ہوئے، حدیث نبوی کی دین
حثیت کا پر زور اثبات کیا تھا (مجلّہ معارف، سیدسلیمان ندویؓ کی زیر گرانی، اعظم گڑھ، بھارت
سے شائع ہوا کرتا تھا)۔ یہ بالکل وہی شیکنیک تھی، جودعویٰ نبوت سے قبل ، مرزاغلام احمد قادیا نی
نے اختیار کرر کھی تھی۔ بقولی طلوع اسلام:

"مرزاغلام احمد، ایک مناظر کی حیثیت سے قوم کے سامنے آئے، اور بہت مقبول ہو گئے، انہی موضوعات پر، انہوں نے اپنی کتاب "براہین احمدیہ" شائع کی جے مسلمانوں نے ہاتھوں ہاتھ لیا، اور اچھے اچھے پڑھے کھے لوگوں نے بھی اِس کی تعریف کی۔ "•

بالكل اى طرح، جناب غلام احمد پرویز صاحب، محرین حدیث کے خلاف، حامی صدیث اور مدافع سنت ہونے کی حیثیت سے نمووار ہوئے۔ اُن دنوں ، ماہنامہ نگار کے ایڈیٹر، نیاز فقح پوری صاحب وہی کچھ کہدرہے تھے، جو بعد میں ، پرویز صاحب کامستقل تکیه کلام بنارہا، لیکن اُس دور میں ، وُ ونگار میں شائع ہونے والی تحریروں کے خلاف ، خود مقالات ومضامین لکھا کرتے تھے، جو مختلف محلات میں اشاعت پذیر ہوتے تھے، حالاں کہ وہ اس وقت بھی ذہنا سمت نبویہ سول کے خلاف تھے، کین ، بہرحال ، مسلمانوں میں ہر دلعزیزی سے مخرف اور صدیث رسول کے خلاف تھے، لیکن ، بہرحال ، مسلمانوں میں ہر دلعزیزی (Popularity) حاصل کرنے ، اور ان کی نگاموں میں حامی حدیث اور معتقد سنت قرار پانے

<sup>♣</sup> طلوع اسلام، وتمبر ۱۹۷۳ء، صفحه ۳۳

کے لیے مجبور سے کہ مشکرین حدیث کی تر دید وابطال کرتے رہیں۔ان کا بیر و بیطلوع اسلام کے اجراء تک بی نہیں، بلکہ خود طلوع اسلام میں بھی ایک مدت تک باقی و برقرار رہا ہے، اور مسلکِ انکار حدیث کا کھلے بندوں وم مجر نے ہے ایک عرصہ قبل تک، وہ مختفد سنت اور حامی حدیث بن کر، اُسی طرح مسلمانوں میں اپنی مقبولیت میں اضافہ کرتے رہے، جس طرح اُن کے ہم نام پیش رو، غلام احمد قادیانی ، انکار تم نبوت کا عقیدہ اپنانے سے قبل ، ختم نبوت کے اجماعی عقیدہ کو پیش کرتے ہوئے، مقبولِ عام بنے رہے تھے۔ اس سلسلہ میں چند اقتباسات پرویز ملاحظہ فرما ہے۔ جن میں کتاب اللہ کے ساتھ ساتھ سنت پراعتقاد بھی موجود ہے۔

(۱) ..... "جب تک مسلمان این ند جب کے پابند ہیں، ان کے باہمی معاملات کا تصفیہ، ازروۓ کتاب وسنت صرف مسلمانوں کی جماعت، ان کی اپنی مجلس شوری، اوراس مجلس کا امیر، مرکز ملت ہی کرسکتا ہے۔

(٢) ..... جناب رازي مسلمانوں كے اجماعي مسائل كو، قرآن وسنت كى روشنى ميں،

كس حسن وخوبى سے طل كرتے ہيں۔

(۳) ..... برچه طلوع اسلام کے مقاصد کے متعلق اعلان کیا گیا تھا کہ اس کا مسلک، حضرت علامہ اقبال علید الرحمة کے نور بھیرت کو عام کرنا، یعنی مسلمانوں کی حیات اجتماعیہ ہے متعلق، ہرمسئلہ کاحل، کتاب وسنت کی روثن میں پیش کرنا ہوگا۔''

ضمناً، یہاں یہ واضح کردینا ضروری ہے کہ علامہ اقبال کا مسلک، جیسا کہ اس اقتباس سے ظاہر ہے، کتاب وسنت ہی ہے، اُن کے نور بھیرت کوعام کرنے کا مطلب، اس کے سوا کچھ نہیں کہ مسائلِ حیات کاحل، کتاب وسنت کی روشی میں پیش کیا جائے۔ لیکن پاکستان بننے کے بعد، جب پرویز صاحب نے کھے بندوں مسلک انکار حدیث کو اپنایا، اور ''قرآن وسنت' کی بجائے، فقط''قرآن' کی رٹ لگانا شروع کی، تو مسلکِ اقبال کو بھی، پرویز صاحب نے اینے

طلوع اسلام، جنوری۱۹۳۹ء، صفحه۱۸

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، جنوری ۱۹۳۹ء، صفحیه ۹

a طلوع اسلام، ايريل ١٩٣٩، صفيه

مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری

اس شمنی وضاحت کے بعد، زیر بحث مسئلہ کے شمن میں مزیدا قتباسات ملاحظ فرمایے: (س).....اس مسئلہ (یعنی مسئلہ قومیت) کے متعلق ، مولانا (مودودیؒ) صاحب کا مسلک وہی ہے جس کی تائید، کتاب وسنت سے ہوتی ہے، اور جس کی اشاعت کی سعادت ، طلوع اسلام کو بھی حاصل ہے۔''•

(۵).....ہم اپنا فرض سجھتے ہیں کہ ؤاکٹر صاحب اور ان جیسے دوسرے سوشلسٹ حضرات کی واقفیت کے لیے سوشلسٹ مفکرین کے اقوال و کتب کے حوالوں سے بتائیں کہ سوشلزم کیا ہے، اور اس کے بعد، ان حضرات کے لیے، جو یہ معلوم کرنے کی تمنا رکھتے ہیں کہ اسلام کے نزدیک اس نظام کی کیا قدر و قیمت ہے، یہ عرض کریں کہ کتاب وسنت کا اس باب میں کیا فیصلہ ہے۔

<sup>📭</sup> طلوع اسلام، جون ۱۹۳۹ء، صفحهٔ 🔨

(۲) .... جس طرح اشراکیت کے تعارف میں ،ان بی اصولوں کو معتر سمجھا گیاہے جو رعیان تحریک کے زدیک متند ہیں اور ان کے ماور افروعات یا ذاتی قیاسات کو ایمیت نہیں دی گئی ،اس طرح اسلامی تعلیم کوپیش کرتے وقت ،صرف قرآن کریم کی نصوصِ سر بچہ اور سنت نبوی کی حکمت بالغہ بی کوسا منے رکھا جائے گا۔ •

المحتر میں سیادارہ طلوع اسلام کے شائع کردہ پمفلٹوں کا سیٹ طلب فرما ہے ، اور ملاحظ فرما ہے کہ ان میں سیاستِ حاضرہ کے اہم مسائل کاحل ، کتاب وسنت کی روشی میں ،کس حسن وخو کی سے پیش کیا گیا ہے۔ •

(۹) ....مسلم لیگ ابھی با مشکل چند قدم چل سکی ہے کہ اس کے اندر بھی ، ان خطرات کے آثار شروع ہو گئے ہیں، جو بڑی بڑی منظم جماعتوں کو تباہ کر کے رکھ دیتے ہیں۔ چونکہ ہماری سیاست کا ماخذ ، کتاب وسنت کی بجائے ، دسا تیرافرنگ ہیں، اس لیے ان کی دیکھا دیکھی لیگ میں بھی دائیں اور بائیں بازو کا شاخسانہ چھڑ تا نظر آرہاہے۔

(۱۰) .....قومیت پرست علما کے پورے گروہ کو ہم چیلنے دیتے ہیں کہ کتاب وسنت و

آثار ہے کوئی الیں سند پیش کریں ، جس کی رو ہے اسلام ، اپنے تبعین کے لیے ، اس

قشم کے نظام مملکت کے ماتحت زندگی بسر کرنے کانام آزادی قرار دیتا ہو۔

(۱۱) .....ینظام جیسا کہ کتاب وسنت و آثار کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے ، نہ تو خالصة جمہوریت ہے ، نہ آمریت ، بلکدان کو سمویا ہواسا ہے ، لیعنی ان کی خوبیاں اس نظام میں موجود ہیں ، اور ان کی برائیوں سے بیمنز ہ ہے۔ سمج جمہوریت اور آزادی کے لیے مساوات اور اخوت ، اسلام کی روح ہے۔

مساوات اور اخوت مقدم ہے ، اور مساوات اور اخوت ، اسلام کی روح ہے۔

ع طلوع اسلام، ستبر+اكتوبره ۱۹۳۹ء، صفي

<sup>🙃</sup> طلوع اسلام، وتمبر ١٩٣٩ء، صفي ٥٣

<sup>•</sup> طلوع اسلام، جولائي وعواء، صفي ٥٥

<sup>🕳</sup> طلوح اسلام، تتمبر ۱۹۳۹ء، صفحه ۲۷

<sup>🗗</sup> طلوح أسلام، ومبروسوداء، صفحه

(۱۲) .....جرت ہے کہ بید حفرات، اگر کتاب وسنت کی طرف ہے آ تکھیں بند کیے بیٹے ہیں، تو کیاروز مر ہ کے واقعات بھی،ان کے سامنے نہیں آتے۔

مُشة نمونه از خروارے ، بدچند اقتباسات ہیں ، جن میں قرآن کے ساتھ سنت رسول الله عظيَّة الله على ، قوانينِ اسلام اورا حكام دين كا ما خذ قر ارديا گيا۔ ان سب حوالوں سے بير بات واضح ہوتی ہے کہ سنت کے متعلق ، پرویز صاحب کے دل میں خواہ پچھ بھی ہو، مگر اُن کا قلم ، اُن دنوں قرآن وسنت کا قائل، حامی ،مؤیّد اورمعتقد تھا،لیکن پھر جوں جوں طلوع اسلام کا حلقهٔ قارئين ، برهنا چلا گيا، اور پرويز صاحب، قرآن مجيد كے ساتھ، سنت كا بالالتزام ، نام ليتے ليتے " يابول" بنت چلے كئے ، تو چرآ سته آ سته انهول نے اپنا نقاب الناشروع كيا ، اور پھروه وقت بھى آ گیا، جب بنی ممل طور پر تھیلے سے باہرآ گئی،اوروہ کھل کرمسلک انکار حدیث کا دم بھرنے لگے، بالكل أى طرح، جس طرح مرزاغلام احدقا دياني ، ايك عرصة تك اپني خدمات اسلام ك ذريعيه ، اہل اسلام کے قلوب میں، اپنے لیے زم گوشہ پیدا کرنے کے لیے، عقیدہ حتم نبوت کا راگ الاستة رسے، اور پھر يكا كي ختم نبوت كے عقيده كوپس پُشت وال كر، خودو كوك نبوت برأتر آئے ، گراس فرق کے ساتھ، کہ مرزاغلام احمد قادیانی کے معاملہ میں ،عقیدہ ختم نبوت کے انکار واقرار کے درمیان ، کوئی ایسا ''عبوری دور' نہیں تھا، جس میں انہوں نے کسی لیے چوڑے تدریجی عمل کو اختیار کرتے ہوئے، ایک عقیدہ کی جگہ، دوسرے عقیدہ کو اپنایا ہو، گر پرویز صاحب نے ایسا کرنے میں تدریج کواپنایا، جس میں ایک''عبوری دور''الیا بھی گزراہے، جوطالب علیانہ انداز میں ، حدیث وسنت کے بعض پہلوؤں پر ، شکوک وشبہات کے اظہار کا وور تھا، اور مولانا سید ابوالاعلى مودودي ،اين رساله ترجمان القرآن كي ذريعيه ايسے جمله اومام وشبهات كا ايسا كافي ، شافی، دانی اوراطمینان بخش از الد کر چکے تھے، جو پیاسے کے لیے سیرالی اور علیل کے لیے شفایا بی کا باعث تھا،کیکن پرویز صاحب، دہنی طور پر جہاں تھے، وہیں کے وہیں رہے۔ کیوں؟ اس کا جواب، ڈاکٹر مفکر احمد صاحب کا مندرجہ ذیل اقتباس فراہم کرتا ہے۔

<sup>🗖</sup> طلوع اسلام، دیمبر۱۹۳۹ء، صفحدا۲

"سب سے پہلے مسٹر پرویز نے بعض احادیث کے بارے میں اپ شکوک و شبہات پیش کیے۔ ماہنامہ ترجمان القرآن میں ان شبہات کا پوری طرح از الدکر دیا گیا۔ لیکن پرویز صاحب کے شہات ، ایک جویائے تن اور مخلص قلب کی کھٹک نہ تنی جو افہام و تفہیم کے ذریعہ دور ہو جاتی۔ ان کے بیشکوک ، ایک برخود غلط قلب کے شکوک تھے، جورفتہ رفتہ ، شاخ ورشاخ اور پختہ ہوتے رہے، یہاں تک کہ ان کو سحت رسول سے عناد پیرا ہوگیا۔ "

بہر حال، پرویز صاحب، اپنے شکوک و شبہات کے سلسلہ کوطول دیتے ہوئے، تدریجاً انکار سنت کی طرف بڑھتے چلے گئے۔ یہ عبوری دور، اور اس سے قبل کا زمانہ، جس میں پرویز صاحب، اعتقاد برصدیث، ی نہیں، بلکہ دفاع سنت کا فریضہ بھی ادا کرتے رہے ہیں، دراصل، ان کا دہ عہد زندگی ہے جس میں ان کی زبان، دل کی رفیق نہیں رہی تھی۔ ۱۹۲۹ء میں، اسلم جیرائی پوری (جو ایپ و دقت میں مسلک انکار حدیث کے علم برداروں میں سے تھے) کی صحبت اختیار کرنے سے قبل ہی، دہ ذہ نی طور پر، حدیث وسنت سے مخرف ہو بچکے تھے، کین مسلم عوام میں ' پاپولیری' پالولیری' پالو

### ايك شبه إوراس كاازاله:

ممکن ہے کہ ۱۹۳۹ء کے پیش کردہ مندرجہ بالا اقتباسات کے بارے میں، کوئی شخص، سے محسوس کرے کہ ۔۔۔۔۔'' اُس دور میں، ہوسکتا ہے کہ، پرویز صاحب، خلوص قلب کے ساتھ، قرآن کے ساتھ سنت کے بھی معتقد ہوں، اور بعد میں ان کے نظریات بدل گئے ہوں، آخر سیہ اصرار کیوں کیا جائے کہ اُس زمانہ میں وہ قلباً سنت سے منحرف تھے''۔۔۔۔۔تواس کے جواب میں صرف اتنا کہناہی کافی ہے کہ ۱۹۳۹ء سے گیارہ سال قبل، ۱۹۲۸ء میں، جب انہوں نے صرف اور صرف قرآن کی بنیاد پر ، انسائیکلوپیڈیا لکھنے کا منصوبہ بنایا، تو اس سلسلہ کی پہلی کڑی، معارف القرآن جلداول تھی، جسے طلوع اسلام نے یوں متعارف کروایا:

<sup>📭</sup> قرآن کی معنوی تریف، صفحهٔ ۸۲

'' جناب پرویز صاحب نے سلسلۂ معارف القرآن کی ابتدا، ۱۹۲۸ء میں کی۔ پہلی جلد کاعنوان تھا اللہ، جو بعد میں من ویز دال کے نام سے شائع ہوئی۔'' این کتاب کو'' قرآن وسنت'' کی بجائے،'' خالص'' قرآن کی اساس پر لکھا جار ہا تھا،خود پرویز صاحب فرماتے ہیں:

''معارف القرآن میں وہی کچھ لکھا گیاہے جومیں نے خالص قرآن کریم سے مجھا ہے کہ یکی اصول ، اس کتاب کا نقطۂ ماسکہ ہے۔''

اس حقیت پر ( که ۱۹۲۸ء تک، وہ سنتِ نبویً ہے کٹ کر مجھن قر آن ہی کی جمیت وسندیت ن میں بوچکے تھے)، اُن کا بیا قتباس بھی شاہد ہے۔

"مہ وسال کے شارسے، میں، 9 جولائی ۱۹۷۸ء کو، اپنی عمر روال کے پچھتر (۷۵) سال پورے کر رہا ہوں۔ بیرکوئی ایسا اہم واقعہ نہیں جس کا خصوصیت کے ساتھ، طلوع اسلام کے صفحات پر ذکر کیا جاتا۔ قابل ذکر واقعہ بیہ ہے کہ میں اپنی موجودہ قرآنی فکر اور اسکی نشر واشاعت کے سلسلہ میں، بیچاس سال پورے کر رہا ہوں، عام اصطلاح میں، اسے گولڈن جو بلی کہہ کر پکاراجا تا ہے۔"

اس سے بقطعی واضح ہے کہ ۱۹۷۵ء سے بچاں سال قبل، یعنی ۱۹۲۸ء میں، وہ سنتِ رسول سے دامن کش ہوکر، صرف قرآن ہی کی سندیت اور ججیت پرائمان لا چکے تھے، اور فرقہ اہل قرآن سے وابستہ ہوکر، پختہ ' قرآنی ذہن' بن چکے تھے، کیکن اپنے شمیر کے خلاف، مقالات ومضامین میں، و ومصلتاً قرآن کے ساتھ، سنتِ رسول اور اسوہ نبی گاذ کر کرنے پرمجبور تھے۔ اس سلسلہ میں، اس سے قبل، طلوع اسلام ۱۹۳۹ء کے ثاروں میں سے اقتباسات پیش کیے جا چکے ہیں۔ اب چند مزیدوہ اقتباسات پیش کیے جا ہے جارہے ہیں، جو ۱۹۳۸ء کے بالکل ابتدائی شاروں سے ماخوذ ہیں۔ مزیدوہ اقتباسات پیش کیے جارہے ہیں، جو ۱۹۳۸ء کے بالکل ابتدائی شاروں سے ماخوذ ہیں۔ (۱) سیطلوع اسلام کا نصب العین ، ان تمام سوالات کے حل، کتاب وسنت کی

**ا** طلوع اسلام، ایریل ۱۹۸۵ء، صفحه

معارف القرأان، جلدا، صفحة ٥٣

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۷۸ء، صفحه ا

روشیٰ میں پیش کرناہے۔

(۲) ..... ہمارا دعویٰ ہے، اورعلی وجہ البھیرت بید دعویٰ ہے کہ قرآن وحدیث وآثار و تاریخ میں کہیں ایک سند بھی، اس چیز کے اثبات میں نہیں ملے گی کہ سلمانوں نے غیر قوموں سے انفرادی طور پر، دوستی اور تو ٹی کے تعلقات قائم کیے ہوں، اگر کسی کو اس میں شک ہوتو اپنے دعویٰ کے اثبات میں کوئی ایک سند پیش کرے۔ ھاتو ا بُرُ ھَانَگُہُم •

غیر مسلموں کی نمایندہ جماعت ..... تو کہیے کہ اس نے کون ساجرم کیا؟ •

(۲) ...... جمارا دعویٰ ہے کہ قرآن وسنت کی روسے صرف یہی راستہ ، صراط متنقیم ہے ، اس دعویٰ کے ثبوت میں طلوع اسلام ، قرآن وسنت برابر پیش کر رہا ہے ، جو قومیت پرست اس مسلک کوغلط بیجھتے ہیں ، وہ خدارا ، قرآن وسنت سے ، اپنے دعویٰ کے اثبات میں کوئی دلیل پیش کریں۔ •

کے اثبات میں کوئی دلیل پیش کریں۔ •

(۵) .....ایک صاحب فرماتے ہیں کہ: ..... "طلوع اسلام کا مسلک، جمہور کا مسلک ہے، لیکن چونکہ بیضروری نہیں کہ جمہور کا مسلک، ہمیشہ حق وعدل کا مسلک ہو، اس لیے طلوع اسلام کا مسلک غلط ہے " .....لیکن ان کے ہم مشرب دوسر سے صاحب فرماتے ہیں کہ ..... " طلوع اسلام کا مسلک جمہور کا مسلک نہیں ہے اور چونکہ سیح مسلک جمہور کا ہوتا ہے، اس لیے طلوع اسلام کا مسلک صحیح نہیں " .....

<sup>•</sup> طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء، صفحه ۵

<sup>•</sup> طلوع اسلام، اكتوبر ١٩٣٨ء، صفحه ٢٩

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، جون ۱۹۳۸ء، صفحدا 🗗 طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء، صفحه ۲۲

حالان کہ طلوع اسلام کا مسلک، صرف کتاب دسنت ہے۔ " • (۲) ۔۔۔ آ یے ! ہم بتا کیں کہ حصول آزادی کے متعلق، کتاب دسنت کی رو سے مسلمانوں کا مسلک کیا ہوسکتا ہے، بیدوہ مسلک ہے جس کے ہم داعی ہیں، اورعلیٰ وجہ البھیرت مدعی ہیں۔ • (البھیرت مدعی ہیں۔ • (

اور بعض اوقات، سنت کی بجائے، '' اسوۂ رسول'' کی ترکیب بھی استعال کی جاتی تھی، اورائے قرآن مجید کے بعد، دوسرا ماخذِ شریعت مانا جاتا تھا، جبیبا کہ مندرجہ ذیل اقتباس سے ظاہر ہے:

"اپ ماحول کو مدنظر رکھ کر، قرآن واسوہ کسند کی روثنی میں جو مسائل ، انہوں نے مستنبط کیے تھے، آج بھی مرقب کیے جا متنبط کیے تھے، آج کے ماحول میں، ویسے ہی دساتیروقوانین، آج بھی مرقب کیے جا سکتے ہیں، جن کا سرچشمہ وہی اصول دین ہوں۔ وہی شع ہدایت اُن کے لیے تھے، وہی آج ہمارے لیے بھی ہوسکتا ہے۔ اس میں پھران کی تنکیرکیسی ؟ اور تنقیص کیا؟"

الغرض، أن دنوں، پرویز صاحب کا تصوّر قرآن، (قطع نظراس کے کہان کے دل میں کیا قطا) زبان قلم کی حدتک، سعب رسول اور اسو ہنگ ہے منقطع نہ تھا، بلکہ وہ قرآن کریم ہے، اسو ہول کے انقطاع کو، فرقۂ اہل قرآن کی صلالت اور غوایت کا سبب قرار دیا کرتے تھے۔ نیز، اُس وقت، اُنہوں نے بھی یہ نظریہ پیش نہیں کیا تھا کہ سنت رسول اور اسو ہنگ ، سب پھھ قرآن ہی میں وقت، اُنہوں نے بھی یہ نظریہ پیش نہیں کیا تھا کہ سنت رسول اور اسو ہنگ ، سب پھھ قرآن ہی میں ہے، خارج از قرآن نہیں ہے۔ (جیسا کہ بعدیں، اُن کا وظیفہ کسان وقلم بنار ہا)۔ چنانچہ وہ اہل قرآن کی صلالت کو، اُس دور میں، بایں الفاظ واضح کیا کرتے تھے۔

"جوابال قرآن ہونے کے مدعی ہیں، وہ قرآن ورسول کے باہم تعلق سے بہرہ ہونے کی وجہ سے، قرآن سے بہرہ ہوئے ہیں، البذا تمسک بالکتاب کی مونے ہیں، البذا تمسک بالکتاب کی گردہ بندی سے حاصل نہیں ہوگا۔ اس کے لیے تو ضرورت ہے کہ تمام انسانی مرکز ول سے منہ موڑ کر، احکام قرآنی کو، اسوہ حسنہ کی روشنی میں د کھتے ہوئے،

<sup>🗖</sup> طلوع اسلام، نومبر ۱۹۳۸ء، صفحه ۳۷

<sup>•</sup> طلوع اسلام، اکتوبر۱۹۳۸ء، صفیه ۳ • طلوع اسلام، جنوری ۱۹۳۰ء، صفیه ۲۳

واجب الانباع مجها جائے۔"•

'۱۹۴۰ء میں،'' قرآنی احکام کو، اسوہ حسنہ کی روثنی میں ویکھتے ہوئے واجب الا تباع سمجے'' جانے کی تاکیدتھی ،لیکن پاکستان بننے کے بعد، پرویز صاحب نے الٹی زقندلگائی ،تو پھر یہ کہا جانے لگا کہ:''اسوہ حسنہ تو صرف قرآن ہی میں محدود ومحصور ہے ، نہ کہ قرآن سے الگ، لہذااس اسوہ کا انکار ،قرآن کریم کے انکار کومسٹزم ہے۔''

"حضور کے ارشادات واعمال حیات سے تو وہ ماڈل ترتیب پاتا ہے، جے خدانے اسو کا حسنہ کہا ہے۔ اس اسوہ سے انکار، نہ صرف انکار رسالت ہے، بلکہ ارشادِ خداوندی سے انکار ہے۔ اس انکار کے بعد، کوئی شخص ، مسلمان کیسے رہ سکتا ہے؟ اس بنا پر،اللہ تعالیٰ نے،اس اسوہ کوخود قرآن میں محفوظ کردیا۔ " •

اگراسوہُ رسول، خارج از قر آن ہوبھی ،تب بھی حکم پر دیزیہی ہے کہ صرف قر آن ہی کے بیان کر دہ،اسوہ کوقبول کیا جائے۔

"رسول الله كاسوة حسنه كو، جستر آن في بيان كياب، مع راه بنايا جائد."
اورايك مقام پر بردى وضاحت سے يفر مايا:

"سنت بھی کتاب کے اندرہے، باہر ہیں ہے۔"

بہرحال ،قرآن وسنت رسول کو، اُن دِنوں ، باہم نا قابلِ انقطاع قرار دینا، اور 'احکام قرآنی'' کو' اسوہ حسنہ کی روشن میں دیکھتے ہوئے ، واجب الا تباع سمجھنا''، اور قرآن اور اسوہ حسنہ، دونوں کو، اسلاف صالحین کی طرح اولہ شرعیہ اور ماخذ قانونِ اسلامی قرار دینا، ' تقلیدی دور ہی کے وہ عقائد'' ہیں، جنہیں پرویز صاحب، صرف اس لیے (۱۹۲۸ء کے بعد) اپنے ضمیر کے خلاف پیش کرتے رہے ہیں کہ امتِ مسلمہ اور ملتِ اسلامیہ کی حمایت وہمنوائی کی آڑ میں، اپنے

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، جنوری ۱۹۲۰ء، صفحه۲۵

<sup>🗗</sup> طلونُّ اسلام، اگست ۱۹۸۱ء، صفحه ۵

<sup>👁</sup> طلوع اسلام، جون ١٩٥٢ء، صفحه 🏖

<sup>🚭</sup> طلوع اسلام، مارچ ۱۹۵۱ء، صفحه ۲۱

اعتاد ووثوق کی ایک فضا پیدا کی جائے تا کہ اسے اپنے حصولِ مفاد کے لیے، بعد میں، بطور زینہ استعال کیا جاسکے۔ اُس دور میں، وہ سکہ بند منکر حدیث ہونے کے باوجود بھی، سنت ِرسول اور استعال کیا جاسکے۔ اُس دور میں، وہ سکہ بند منکر حدیث ہونے کے باوجود بھی، سنت ِرسول اور اسوہ نبی کا نام لینے پر مجبور تھے۔ جو بچھان کے دل میں تھا، اُسے وہ اپنی زبان پر لانے سے گریزاں تھے، اور جو بچھوہ وزبان قِلم سے کہ رہے تھے، وہ اُن کے مافی الضمیر کے خلاف تھا۔ وہ اپنی تقریر و تر میں انتہائی مختلات خاہر ہو اپنی تقریر و تر میں انتہائی مختلات خاہر ہو جا کہ ہیں، لیکن اس شدت احتیاط کے باوجود ، بھی حزم واحتیاط کا دامن ، ان کے ہاتھ سے چھوٹ بھی جا تا تھا۔

## جعه کا خطبه کرویز اور چیراسی کی جرائت ایمان:

اس کی بہترین مثال، دہلی سکر پیٹریٹ کی مسجد میں، پر ویز صاحب کے خطبہ بجمعہ کا وہ واقعہ ہے،جس میں جوش خطابت میں، وہ اپنے ہوش وحواس پر قابو ندر کھ سکے،اور اپنے باطنی اور منحرف خیالات کو بھی چیش کرنا شروع کر دیا۔

''تحریر کے ساتھ، پرویز صاحب، جمعہ کے خطبہ میں بھی اپنے بدلتے ہوئے خیالات کو پیش کرنے گئے۔ شروع شروع میں سے باتیں، استعاروں اور کنایوں میں پیش کی گئیں، پھر استعارات و کنایات کے پردے بھی اٹھنے گئے۔ سیر بیٹریٹ کے پڑھے کھے لوگ تو سوچتے ہی رہے کہ اس فتنہ کوکس مصلحت اور حکمت کے ساتھ بند کیا جائے، گرموئی نام کے ایک چیڑائی نے جرأت کر کے مداخلت کی، اور پرویز صاحب کوختی کے ساتھ ٹو کا۔ بس اس دن کے بعد، دہلی کی سکر بیٹریٹ کی مجد میں پرویز صاحب خطبہ ندد سے سکے، اور ایک غیرت مند چیڑائی کی جرأت نے اس فتنہ کا سد باب کردیا۔' •

الغرض، یه پوری بحث،اس امر کوواضح کرویتی ہے که "مفکر قرآن" صاحب، ۱۹۲۸ء سے

<sup>🗗</sup> قرآن کی معنوی تحریف، صفحه ۸۳

لے کراجرائے طلوع اسلام کے بعد بھی، ایک عرصہ تک، اپنے خمیر سے لڑکر، وہ کچھ لکھتے رہے ہیں جوان کے دل میں نہ تھا، اور جو کچھ ٹی الوا قعدان کے دل ود ماغ میں رچا بسا ہوا تھا، اسے وہ ، مصلحاً، چھپائے رکھنے پر مجبور تھے۔ پیطر زعمل ، محض جھوٹ ہی کی ایک شکل نہ تھی، بلکہ ذہنی خیانت اور فکری بددیا نتی بھی تھی، اور جب وہ ،سنت نبویہ سے قلباً منحرف ہوتے ہوئے، قلماً اس کی ہمایت اور ہم نوائی میں مختلف رسائل ومجلّات میں اپنے مضامین ومقالات شائع کروار ہے تھے تواس وقت وہ عاممۃ الناس کی آئیس دھول جھوٹک کر، انہیں دھوکہ وفریب میں جتلا کر رہے تھے، تا کہ اپنی اس وغابازانہ کاروائی سے معتقد بن سنت کے دلوں میں اپنے لیے ہرولعزیزی (Popularity) بیدا کر سکیس۔



#### بإب٢

## خارزار تضادات پرویز

دنیا میں ایک معقول انسان سے جن باتوں کی توقع کی جاتی ہے، غالبًاان میں سے سب سے پہلی چیز یہی ہوتی ہے کہ اس کی باتوں میں تناقش نہ ہو۔ ایک معمولی عقل کا گنوار آدمی ہی جب کسی مخص کوالی با تیں کرتے و یکتا ہے، جوایک دوسرے کے خلاف پڑتی ہوں، تو فوراً ٹوک دیتا ہے، کیوں کہ اس کی نہایت موٹی عقل بھی، متناقش باتوں کی غیر معقولیت کو برداشت نہیں کرسکتی لیک کیوں کہ اس کی نہایت موٹی عقل بھی اتوقع ، کسی گھٹیا سے گھٹیا ذی عقل انسان سے نہیں کی جاسکتی، اُن کی توقع ، اُس خدا سے کی جاتی ہوں کا خالتی اور حکمت کا مالک ہے، اور اس سے بھی تجیب تر ماجرا یہ ہے کہ خدا سے انہائی نامعقولیت کی توقع رکھنے والے کوئی جائل، اُن پڑھ اور کودن د ماغ میں اٹھنے والے کوئی جائل، اُن پڑھ اور کودن د ماغ میں کرنے کے مذی ہیں۔ ان کی فضائے د ماغی میں اٹھنے والا ہر جھوٹکا، مرغ باونما کی طرح ، ان کا میں کرخ موڑ دیتا ہے، اور ہرسال بدل جانے والی دو کئے کی جنتری کی طرح ، ان کی تفسیری آ را بھی بدل رخ موڑ دیتا ہے، اور ہرسال بدل جانے والی دو کئے کی جنتری کی طرح ، ان کی تفسیری آ را بھی بدل جاتی ہوں تا ہے، اور ہرسال بدل جانے والی دو کئے کی جنتری کی طرح ، ان کی تفسیری آ را بھی بدل جاتی ہوں تا ہے، اور ہرسال بدل جانے والی دو کئے کی جنتری کی طرح ، ان کی تفسیری آ را بھی بدل بوجاتی ہیں، اس کے نتیج میں ، تضادات و تناقضات کا ایک وسیع و عریض خارزار پیدا ہوجاتا ہے، اور یوں اس الزام کا مورد ، مفسر کی بجائے ، ذات خداوندی قرار یا جاتی ہوں۔

ہمارے''مفکر قرآن' اور''مفسر فرقان' جناب چوہدری غلام احد پرویز صاحب نے قلم تقامنے کے وقت سے لے کر، مرتے دم تک، اس قدر تناقضات وتضاوات پیش کیے ہیں کہ سفینہ جاہیے اس بحر بیکراں کے لیے

تضادات پرویز کی وجوہ کا کھوج لگایا جائے، توان میں سے ایک بنیادی وجہ، اُن کی ابتدائی عمر کا وہ دور بھی ہے جس میں وہ تصوف سے اچھا خاصا شغف رکھتے تھے، پھرتصوف کے فلسفہ ہمہ اوست نے ، انہیں ایسا وسیج المشر ب بنادیا تھا کہ جس جذب وشوق سے وہ میلا دکی محفلوں میں

محكم دلائل و برابين سے مزين متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

شریک ہوا کرتے تھے، اُسی سوز وگداز کے ساتھ، دہ عزاداری کی مجالس میں بھی حاضری دیا کرتے تھے، اوراس پر مستزادیہ کرقوالی تو خیرتھی ہی جزوعبادت۔اس تسم کے اضداد کا مجموعہ تھا، اُن کا بھیپن اور شباب کا زمانہ۔اہل تشیع کی مجالسِ عزاداری میں شرکت کے مل نے، تصوف کے ساتھ ال کر، پرویز صاحب کوکس ذوق ومزاج سے ہم کنار کیا تھا؟ وہ خود،اس کے معلق فرماتے ہیں:

"ويسي بهي صوني آ دهاشيعه ، وتا ہے۔ " •

اور بہر حال ، تشیع اور تقتیہ لازم و ملزوم ہیں۔ تقتیہ (قطع نظر اس کے جواز وعدم جواز کے)
قلب و زبان میں مغائرت ہی کا دوسرانام ہے۔ شایدات کا بیاثر ہے کہان کی بعد کی زندگی ، پوری
کی پوری ، تقیہ ہی کے رنگ میں رنگی ہوئی نظر آتی ہے ، جس کا نمایاں اور منطقی تقیجہ ، ان کے وہ
تضادات و تناقضات ہیں ، جوان کی تحریروں میں جگہ جگہ نظر آتے ہیں ، اور جن کے او پر ، سونے پ
سہا گے کا کام ، ۱۹۲۸ء تا قیام پاکستان کے اُس دور نے بھی کیا ہے ، جس میں اُن کی زبان ، ان
کے دل کی رفیق نہ رہی تھی ، اور وہ اپنے ضمیر سے لؤکر ، مصلحاً وہ افکار پیش کررہے تھے ، جن پر اُن کا
اعتقاد نہیں تھا، اور جو کچھوہ پیش کررہے تھے ، وہ اُن کے لئی معتقدات کے خلاف تھا۔

طلوع اسلام، ذخيرهٔ تضاوات:

''مفکر قرآن' کے بیر ُنادات ، یوں تو ان کے پورے لٹریچر میں پائے جاتے ہیں ،کین ان کاسب سے بڑاذ خیرہ ،طلوع اسلام کی فائل میں موجودہے۔

طلوع اسلام کے اجرا کے دودور ہیں، ایک دوروہ تھاجس میں میجلّہ، جناب نذیر نیازی کے زیر اہتمام جاری ہوا تھا، جبکہ دوسرادوروہ تھا، جب اس کا اجرا، جناب غلام احمد پرویز اور اُن کے

<sup>📭</sup> شاہ کاررسالت، گذرگاہ خیال، صفحہ ۲۹

رفقاکے ہاتھوں ہوا تھا۔

''نیازی صاحب نے ''طلوع اسلام''کٹام سے، ایک ماہوارمجلّہ، اکتوبر ۱۹۳۵ء میں، دہلی سے جاری کیا تھا۔اس کے بعدوہ پرچہلا ہور میں منتقل ہوگیا، کیکن ۱۹۳۱ء میں، جب کہ اس کے کل چھ پر ہے شائع ہوئے تھے، وہ بند ہوگیا۔موجودہ طلوع اسلام، اپریل ۱۹۳۸ء میں، نے انتظامات کے تابع شائع ہوا۔''•

## طلوعِ اسلام....افقِ با كستان ير:

متحدہ ہندوستان میں، جس طلوع اسلام کی اشاعت، مئی ۱۹۳۸ء سے جون ۱۹۳۲ء تر رہرارہ کر، جولائی ۱۹۳۸ء سے وسر ۱۹۳۷ء تک تعطل کا شکاررہی، وہ پاکستان میں جنوری ۱۹۳۸ء سے دوبارہ اشاعت پذیر ہوا، اور نہ صرف و فات پر ویز تک، بلکہ اب تک جاری و ساری ہے۔ قیام پاکستان سے قبل، اس کا اجراء و آغاز دبلی سے ہواتھا، جب کہ نوز ائیدہ مملکت پاکستان کے وجود میں آنے کے بعد، اس کا اجراء و آغاز دبلی سے ہواتھا، جب کہ نوز ائیدہ مملکت پاکستان کے مفت روزہ مل آنے کے بعد، اس کا مصدر و مخرج کراچی قرار پایا۔ ۱۹۵۵ء میں، اسے ماہنامہ مجلّہ سے، مفت روزہ رسالے کا پہلا شارہ، ۵ فروری ۱۹۵۵ء کو مشارہ مثل میں بدل دیا گیا۔ اس ہفت روزہ رسالے کا پہلا شارہ، ۵ فروری کی و فات پر، بطور شاکع ہوا، جب کہ آخری شارہ کے بعد فروری ۱۹۵۱ء کا پر چوتھا، جواسلم جیراج پوری کی و فات پر، بطور اپنی حقید سے نور ماہنامہ بی کو اپنانا پڑا، لیکن اپر بل مئی ۱۹۵۸ء سے، کراچی سے نقل مکانی کے بعد، بیلا ہورہ سے سال کی اشاعت کا سلسلہ برقرار بعد، بیلا ہورہ سے حاکر چہ پرویز صاحب فروری ۱۹۸۵ء میں فوت ہو گئے سے مگراس کی اشاعت میں بھی تعطل و تقی نہ ہوا۔ پرویز صاحب کے بعد، اُن کو فرسے وابستہ احباب، اب تک، اِس کی اشاعت کا سلسلہ برقرار و اتفی نہ ہوا۔ پرویز صاحب کے بعد، اُن کو فرسے وابستہ احباب، اب تک، اِس کی اشاعت کا بیرا اٹھائے ہوئے ہیں۔

طلوع اسلام کے بدلتے ہوئے افکار ونظریات:

لیکن قیام پاکستان سے پہلے اور بعد کے'' طلوع اسلام'' میں نمایاں فرق تھا۔ متحدہ

**المعلوع اسلام، جون 1909ء، صفحاه** 

ہندوستان میں ، بیمجلّہ اور پرویز صاحب، امتِ مسلمہ کے جن افکار ونظریات کی ، اپنے خمیر کے خلاف ، حمایت بلکہ مدافعت کیا کرتے تھے، اب وہی نظریات ، مسلمت کی دیمک کا شکار ہوگئے۔ اب وہ ملتِ اسلامیہ میں مقبول ہراصول اور مسکلے کی تر دید وابطال پراتر آئے ، اور اپنے قلب و دماغ میں مکتوم ومستورا فکار ونخیلات کو ایک ایک کر کے تدریج کے ساتھ علانیہ بیان کرنے لگے۔ اور ایسا کرتے ہوئے ، پرویز صاحب کے لب ولہد میں بھی تبدیلی واقع ہوتی چلی گئی ۔ طلوع اسلام کے تب کے اور اب کے نظریات میں واضح فرق و تفاوت کی بہت مثالوں میں سے چندایک ملاحظ فر ماہے:

تېلى مثال..... حجاب نسوان:

متحدہ ہندوستان میں طلوع اسلام ،خواتین کے حجاب ونقاب کا ندصرف بیر کہ قائل تھا بلکہ عقلی دلائل ہے ،اس کا اثبات بھی کیا کرتا تھا۔

'نظام فطرت، جن فرائض کی انجام دہی عورت سے جاہتا ہے، ان کے پیش نظر، یہ نہایت کافی ہے کہ ایک لڑکی ذمہ دارانہ زندگی میں قدم رکھنے سے قبل، امور خانہ داری، اصول حفظانِ صحت، نوشت وخوا ند، حسب ضرورت حساب کتاب اور روزمرہ کے مسائل دینیہ سے واقف ہو۔ اوسط در ہے کے گھر انوں کے لیے یہ تعلیم و تربیت بالکل کافی ہے اور اس کے تحصیل میں پردہ کسی طرح مانع نہیں ہوسکتا، اول تو اس قدر تعلیم ہرگھر میں خود ماں دے سکتی ہے یاباپ اور بھائی دے سکتے ہیں، اگر آئے نہیں او دوا یک پشتوں کی کوشش کے بعد، ہر ماں یقینا اس قدرتعلیم دے سکے گی، لیکن اگر قدروا یک پشتوں کی کوشش کے بعد، ہر ماں یقینا اس قدرتعلیم دے سکے گی، لیکن اگر گھر میں کسی وجہ سے بالکل ہی ناممکن ہوتو نیک اور لائق عورتوں کی گھر انی میں ہرمحلّہ اور بستی میں پودہ دار مدارس قائم کیے جاسکتے ہیں جیسا کہ قدیم زمانہ میں رواج تھا اور اب ہمی اکثر مقامات پر ہیں۔ دولت مند اور صاحب استطاعت گھر انوں میں معیارتعلیم کو اور بھی بلند کیا جاسکتا ہے اور لڑکیوں کو اعلیٰ ادب ، تاریخ ، سیاسیات، معیارتعلیم کو اور بھی پردہ کے معقول انظام کے ساتھ سکھائے جاسکتے ہیں، البذا، جہاں دینیات وغیرہ بھی پردہ کے معقول انظام کے ساتھ سکھائے جاسکتے ہیں، البذا، جہاں

تک ضروری علم و ہنر کی تخصیل کا سوال ہے ، پردہ کی وجہ سے کوئی دشواری نظر نہیں
آتی۔ ریاست میسور کے دیوان سر مرز اسلعیل نے ، جویقیناً '' فاصل دیو بند' نہیں
ہیں ، حال ہی میں اپنی ایک تقریر میں صاف طور پر اعلان فرمایا کہ ریاست میں پردہ
کی وجہ سے تعلیم نسواں کے راستہ میں کوئی رکاوٹ پیش نہیں آئی۔''

تر کا طلوع اسلام ، مغرب کرتر ک جاب و فقاب (یا بالفاظ دیگر ، یہ بے مردگی )

تب کا طلوع اسلام ،مغرب کے ترک جاب و نقاب (یا بالفاظ دیگر، بے پردگی) کے ممل کو،طنزاُ،اس کے کیے از''کار ہائے نمایاں'' قرار دیا کرتا تھا۔

'' تہذیب مغرب کاسب سے بڑا معرکۃ الآ راء کارنامہ عورتوں کو پروہ سے آزاد کرانا ہے، کیکن اس مسلک میں بھی، ان کی وہی افراطی حالت جلوہ فرما ہوئی، پردہ اتار بھینکا تو اس زور سے کہ ستر وحیا کے لباس بھی ساتھ ہی الجھے ہوئے ایک طرف جا پڑے۔''•

لیکن پاکتان بنتے ہی،اس کے افق پر، جب' طلوع اسلام' ہوا تو پردہ کی یوں مخالفت کی گئ۔
''عور توں کو گھر کی چارد یواری میں محبوں کر دینا، جرم فخش کی سزا ہے۔ لہذا ہمارا مروجہ
پردہ، جس میں عور توں کو گھروں کے اندر قیدر کھا جاتا ہے، نہ صرف منشائے قرآئی
کے خلاف ہے بلکہ جرم ہے، کیوں کہ کسی بے گناہ کا حبسِ بے جا ( Detention )عرفاوشرعاً جرم ہے۔''

## دوسری مثال.....گانے اور گویے کی شرعی حیثیت:

قبل از قیام پاکستان، وہ گانے کوامر معیوب اور گانے کے رسیا کو، علماسلف وخلف کی ہم نوائی میں مردود الشہا دہ سمجھا کرتے تھے۔ چنانچہ وہ متحدہ ہندوستان میں بیربلیغ کیا کرتے تھے کہ واردھا تعلیم سکیم میں موسیقی کا داخلِ نصاب ہونا، ہندو تہذیب کے مطابق ہوتو ہو، کین اسلامی تہذیب

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، اپریل ۱۹۳۹ء، صفحهٔ ۵

ع طلوع اسلام، جون ۱۹۴۱ء، صفحة ۵

طاہرہ کے نام، صفحہ ۱۹۸

کے قطعی منافی ہے۔اس سکیم کے ایک مرتب ڈاکٹر ذاکر حسین تھے،اس ونت ''طلوع اسلام'' نے کھا تھا:

اُس وقت بطلوع اسلام، گانا گانے والاتور ہاا کیے طرف مجمض گانا سننے والے کومر دو دالشہا دہ قرار دینے کا بیرواقعہ، اسلامی تاریخ میں سے پیش کیا کرتا تھا۔

"ای طرح کا ایک واقعہ، قاضی شریف الدین بن عین الدولہ کا ہے، جومصر میں قاضی تھے، ان کی عدالت میں ملک کامل، سطانِ مصر، کسی مقدمہ میں شہادت میں طلب ہوا، وہ چونکہ روزانہ ایک مفتیہ کا گانا سنا کرتا تھا، اس وجہ سے قاضی موصف نے اسکی شہادت کینے سے انکار کردیا، اس پراس نے قاضی کی شان میں سخت کلمہ استعال کیا، قاضی نے کہا کہ بی عدالت کی تو بین ہے اور ای وقت اپنی برطرفی کا

طلوع اسلام، فروری ۱۹۳۹ء، صفحه ۱۳

اعلان کر کے مند سے اٹھ کر چلے آئے ،سلطان نے مجبوراً جا کر معافی چاہی اوران
کوراضی کیا، کیوں کہ اس کوا پنی بدنا می اور نامقبولیت کا خطرہ ہوا۔' •

ان دِنوں واردھا کی تعلیم اسکیم کے تحت، ہندو اطفال کے ساتھ جب مسلمان بچوں اور
بچیوں کوراگ تال کی تعلیم تجویز کی گئ تو ''طلوع اسلام' نے یہ کہ کرمخالفت کی تھی:
''اگر ہندولڑ کے اورلڑ کیوں کے لیے راگ کا نصاب رکھا جائے تو آئمیس عین مسرت
ہوگی ،لیکن سوال ہیہ ہے کہ چودہ برس کی عمر میں مسلمان لڑکیوں کوراگ اور تال سکھا

اس وقت، سیرت سرورعالم طفی آیم کا بیدواقعه بھی ، طلوع اسلام کے اوراق کی زینت بنا کرتا تھا کہ حضرت نبی اکرم مطفی آیم :

''جن محفلوں میں بلجہ اور راگ ہوتا تھا، ان میں بھی نہیں جاتے تھے۔'' کے لیکن جب افتی پاکستان پر طلوع اسلام ہوا تو راگ تال اور موسیقی کے متعلق' بیسب تصورات بدل کررہ گئے، اور تو اور ،خود''مفکر قرآن' جناب پرویز صاحب، بہترین گوثر نغمہ شاس تھہرے، یہاں تک کالمی معنیہ، روثن آرابیگم کے گانوں سے لطف اندوز ہونے کے لیے

"Pervez Sahib made special efforts to listen to Roshan Ara Begum, of whom he had a very high opinion."

اور چونکہ پرویز صاحب کو قرآن کریم سے بہت' پیار' تھا،اس لیے انہوں نے جب اور جہاں بھی،اپنے نظریات میں الٹی زفندلگائی،قرآن کو بھی اپنی زقنیر معکوس میں شامل رکھا، چنانچہ

وہ خصوصی کا وٹل فر مایا کرتے تھے۔

کرکیابنانامقصودہے۔''۵

طلوع اسلام، جون ۱۹۳۸ء، صفحه ۲۷

طلوع اسلام، أكست ١٩٣٨ء، صفحه ١٩٠٨ ٨٥

طلوع اسلام، مئی ۱۹۳۱ء، صفح ۲۳

<sup>🛭</sup> طلوع اسلام، مارج ابريل ١٩٨٩ء، صفحة ١١

راگ تال اور موسیقی ، جس کی تعلیم مسلمان بچوں اور بچیوں کو ہندوستان میں دینا معیوب تھی ، اوروہ محفل راگ و باجہ ، جس میں شرکت سے حضور اکر م مجتنب رہا کرتے تھے ، اس کا '' شبوت' اب قرآن ہی سے برآ مدکر لیا گیا ، بھر اس '' مطابق قرآن عمل'' کا '' تا ئیدی شبوت' تحریف شدہ تورات سے بھی نچوڑ لیا گیا کہ حضرت دا کو وعلیہ السلام ، خود باج کے ساتھ گایا کرتے تھے :
'' اس میں شبہ نہیں کہ تو رات میں بہت کچھتے ہیں کہ جب قرآن کریم میں جنتی معنفی اس بیان کو اس لیے قابل قبول سمجھتے ہیں کہ جب قرآن کریم میں جنتی معاشرے میں موسیقی کی محفلوں کا ذکر ہے ، تو یہ باور کیا جا سکتا ہے کہ حضرت دا وَ د معاشرے میں موسیقی کی محفلوں کا ذکر ہے ، تو یہ باور کیا جا سکتا ہے کہ حضرت دا وَ د نے ، اس فن کی تہذیب ونز میں کی ہوگی۔'' ۵

پرویز صاحب کاطریقهٔ واردات بیر تفاکه وه تهذیب مغرب کی وینی غلامی میں بہتلا ہوکر، جس فکر یا عمل کو' ثابت' کرنا چاہتے تھے، اسے قرآنی مفردات میں تھونس کر، بطور' قرآنی حقیقت' پیش کر دیا کرتے تھے، اور پھر دنیا جہان کی خواہ کتی ہی گری پڑی کتاب میں وہ فکریاعمل فہکور ہو، اسے بیر کہ کر قبول کر لیتے تھے کہ یہ' مطابق قرآن' ہے۔

رہا دہ قرآنی لفظ ، جس میں'' جنتی معاشرے میں موسیقی کی محفلوں'' کا تصور تھونس کر . "'فی ہم کیا گیا ہر موہ نہنے' کہ کا فغالہ سر

" فرا بم كيا كياب، وه يُحْبَرُونَ كالفظب-

[4./10]

﴿ فَهُمُ فِي رَوْضَةٍ يُحْبَرُونَنَا ﴾

''سرسبزوشاداب باغات میں، نہایت شسته اوراعلیٰ پانیک موسیقی کی مفلیں۔'' محفلیں۔'' محفلیں۔' محفقیقت سے ہے کہ یُحْجَدُون کا معلٰی ''موسیقی کی محفلیں'' دنیائے علم میں کہیں بھی نہیں پایا جاتا، نہ ہی کتب تفسیر میں اور نہ ہی کتب ِ لغات میں ۔اس لفظ کے جومعانی ،اہل علم کے ہاں معروف ومتداول ہیں، وہ بیر ہیں:

''ان کوخوش کیا جائے گا۔ (ابوعبیدہ)

ان کی عزت کی جائے گی۔(ابن عباس)

<sup>•</sup> طلوع اسلام، اگست ١٩٢٦، صفي ١٩ ملوع اسلام، اگست ١٩٢٧، صفي ١٤

ان کوآ رام دیا جائے گا بعتیں دی جائیں گی۔ (مجاہد) جنت میں نغمات سنائے جائیں گے۔'' (یجیٰ بن ابن کثیر بروایت اوز اعی) 🌣

شاید پرویز صاحب نے آخری معنی "نغمات سنائے جانے" ہے" موسیقی" کا معنیٰ کشید کیا ہے، حالال کہ یہ قطعاً ضروری نہیں کہ نغمات کا یہ ساع، آلات غنا اور مزامیر موسیقی ہی کے ساتھ مقرون ہو، پھر دعویٰ یہ کہ تقریب آیات کے ذریعہ، قرآن کی تفییر، قرآن ہی ہے کی جاتی ہے لیکن عمل یہ کر آف مفردات کے اصل معانی ہے انحراف کر کے خود ساختہ معانی کی آڑیں، ایک " قرآنی حقیقت" گھڑی جاتی ہے اور پھر تو رات محرفہ ہے، اس کے حق میں " تا ئیدی شہادت" کشید کی جاتی ہے۔

قرآن کریم، جنت میں، جن نغمات کے سنائے جانے کا ذکر کرتا بھی ہے تو وہ ، دراصل ، وہ نغمات ہیں جو مزامیر غنا اور آلات موسیق کے بغیر ، محض تحمید خدا دندی ، سینچ الہید ، اور اہل جنت کے لیے سلامتی و تہذیت کے نغمات ہیں ، دور حاضر کے وہ نغمات اخلاق سوز ، جو بے خدا تہذیب کے ہاتھوں ''آرٹ اور فنون لطیف' قرار پانچے ہیں، ہرگز مراد نہیں ہیں۔ چند آیات ، جو اس حقیقت پرشاہد ہیں ، ملاحظ فرما ہے:

(۱) ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ٥ لَّا تَسُمَعُ فِيْهَا لَاغِيَةً ٥ ﴾ [الغاشيه:١٠،١١] "(وه لوگ) بلند باغ يس بول گاس بين كوئى به بوده بات نسيس گـ"

(٢) ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيْهَا لَغُواً إِلَّا سَلَامًا ٥ ﴾ [مريم:٦٣]

"وهاس میں کوئی بیبوده بات نہ نیں کے مگر صرف سلامتی کی دعا کیں۔"

(٣) ﴿ لَا يُسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَلَا تَأْثِيمًا ٥ ﴾ [الواقد: ٢٥]

" وهاس ميں كوئي بيهوده بات نه منس كاور شدى كوئى گناه كى بات ـ"

(٣) ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَّ لَا كِذَّابًا ٥ ﴾ [الداً:٣٥]

''وەاس میں نہ کوئی بیہودہ بات سنیں گےاور نہ ہی کوئی جھوٹی (خرافات۔)''

ا لغات القرآن، ج:٢ بعض ٢٠ (ازمولاناعبدالرشيدنعماني ومولاناعبدالدائم الجلالي)

(۵) ﴿ وَالْمَلا ثِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِمُ مِنْ كُلِّ بَابٍ سَلَامُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرُتُم فَيْعُمَ عُقُبَى الدَّارِ ٥ ﴾ وَمَبَرُتُم فَيْعُمَ عُقُبَى الدَّارِ ٥ ﴾ وَمَبَرُتُم فَيْعُمَ عُقُبَى الدَّارِ ٥ ﴾

''اور فرشتے ان پر، ہر دروازہ سے داخل ہوں گے (بیر کہتے ہوئے کہ) تم پر سلامتی ہو،اس لیے کہتم نے صبر کیا، پس خوب ہے آخرت کا گھر۔''

(٢) ﴿ خَالِدِيْنَ فِيهَا بَاذُنِ رَبِّهِمُ تَحِيُّتُهُمُ فِيهَا سَلام ٥ ﴾ [ابراهيم: ٢٣] "وه اس من ايخ رب كرمَم سے بميشدر بين كر، اس من الكا تحفه ملاقات "دملام" بوگائ

(٤) ﴿ أُذُخُلُو هَا بِسَلَامٍ امِنِيُنَّ٥ ﴾ [الحجر:٢٨]

"مان (باغات اورچشموں) میں سلامتی کے ساتھ، بےخوف وخطرواخل ہوجاؤ۔ ا

( ٨) ﴿ يَقُولُونَ سَلامُ عَلَيْكُمُ ادُخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمُ تَعُمَلُونَ ۞ [الخل:٣٢]

''وہ ( فرشتے ) کہیں گے،تم پرسلامتی ہو،تم اپنے اعمال کے بدلے جنت میں داخل بعواؤ''

(٩) ﴿ سَلامُ قُولًا مِن رَّبِّ رَّحِيْمٍ ٥ ﴾

''(ان اہل جنت پر)مہربان پروردگار کی طرف سے سلام فرمایا جائے گا۔'' ریم ﴿ مُومُ اُنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مُنْ اُنْ مِنْ مُنْ اُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِن

(١٠) ﴿ أَدُخُلُوهَا بِسَلَامٍ ذَالِكَ يَومُ الخُلُودِ ٥ ﴾ [ ت:٣٣]

''اس (جنت) میں سلامتی کے ساتھ داخل ہوجاؤ ، پیر ہمیشہ رہنے کا دن ہے۔''

(١١) ﴿ دَعُوَاهُمُ فِيُهَا سُبُحْنَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمُ فِيُهَا سَلامُ وَ الْحِرُ دَعُوَاهُمُ أَن الحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ العَالَمِيْنَ ٥ ﴾ [يونس:١٠]

"اس (جنت) ميں ان كى دعا بوگ "اے الله! تو پاك بئ - اورسليقه طاقات "سلام" بوگا اورخاتمه دعا يه الفاظ بول ك "تمام تعريفيس ، الله رب العالمين ك ليے بيں -"

یہ ہے حقیقت ، ان نغمات شیخ وتحمید کی اور ان ترانہ ہائے تہنیت وسلامتی کی ، جواز روئے قرآن ، جنت میں سنے اور سنائے جائیں گے۔

بہرحال، اس مخضری بحث سے بیہ بات واضح ہے کہ پرویز صاحب، جس قر آن کی بنیاد پر، متحدہ ہندوستان میں موسیقی اور راگ تال کو معیوب کہا کرتے تھے، پاکستان بننے کے بعد، اُسی قرآن سے اس کی اباحت اور جواز کوکشید کر ڈالا گیا اور یوں ان کی زئیلِ تضادات میں ایک اور ترکش کا اضافہ ہوگیا۔

### تىسرى مثال....مصورى وتمثال سازى كى شرعى حيثيت:

موسیقی اور راگ ورنگ ہی نہیں ، بلکہ مغربی تہذیب کے دیگر اجزاء فنون لطیفہ مثلاً مصوری اور تمثال کے بارے میں بھی ، پرویز صاحب کے کل کے اور آج کے نقط نظر میں یکسراختلاف بلکہ تضاد پایا جاتا ہے، متحدہ ہندوستان میں ، طلوع اسلام ، مغربی ثقافت کے ان جملہ اجزا کو ، اسلامی تعلیم کے سراسر منانی قرارویا کرتا تھا، لیکن پاکتان بننے کے بعد ، بیسب کچھ عین مطابق اسلام قراریا گیا، قیام یا کتان سے قبل ، ان کا موقف بیتھا:

"اس نظام تعلیم میں، انگریزی ادب کی بدولت، ایک نہایت ہی گراہ کن نظریہ پیدا ہوگیا ہے، اس کی بنیاد انگریزی شاعری میں رومانی (Romantic) دور سے ہوگیا ہے، اس کی بنیاد انگریزی شاعری میں رومانی (جماع فون الطیفہ کو مقصو و بالذات قرار دے کرخفائق زندگی کو نگا ہوں سے پوشیدہ کر دیا گیا ہے، اس نظریہ کا اثر ونفوذ، اس صدتک پہنچ چکا ہے کہ عصر روال کی تہذیب میں زناجیسی ہلاکت آفریں معصیت کاری کو محض افراد کی "خوش وقی" (Having A Good Time) کہ کر نظرانداز کیا جاتا ہے، اور تمام راگ و رنگ اور عیش ونشاط کی محفلوں کو ذوق جمالیات کیا جاتا ہے، اور تمام راگ و رنگ اور عیش ونشاط کی محفلوں کو ذوق جمالیات کیا جاتا ہے، اور تمام راگ و رنگ اور عیش ونشاط کی محفلوں کو ذوق جمالیات کیا جاتا ہے، خرض سے کہ زندگی مصوری، تمثیل اور گل و بلبل کی شعر وشاعری کی طرف فن برائے فن ( Att for )

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

41

Art's Sake) کے لیے عملانہ جذبہ کی بدولت منہمک نظر آتے ہیں، حالال کہ یعلیم، اسلام کے سراسرمنافی ہے۔' •

لیکن راگ تال ہو یا موسیقی مصوری ہو یا تمثال سازی مملکت خدا داد پا کستان کے وجود میں آتے ہی ، پیسب پچھ مطابقِ اسلام اور موافقِ قر آن قرار پا گیا:

'' حضرت سلیمان کے متعلق، خود قرآن کریم میں ہے کہ انہوں نے مختلف علاقوں کے ناورہ کارصاع ، اپنے ہاں اکٹھے کررکھے تھے ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَايَشَاءُ مِن مَّحَادِيْبَ وَتَمَاثِيْلَ ط ﴾ (١٣/٣٣) جوحضرت سلیمان کی منشاء کے مطابق ان کے لیے بڑے بڑے محلات تعمیر کرتے تھے اور ان میں جمعے تراشتے ..... یا تصاویر بناتے تھے، تماثیل ، جمعے اور تصاویر دونوں کے لیے آسکتا ہے۔

آرٹ (لینی فنون لطیفہ) میں چاراصناف ہی بنیادی شار کی جاتی ہیں۔ مجسمہ سازی، تصوریشی، موسیقی، اور شاعری۔ پہلی تین کا ذکر آگیا ہے، شاعری کے متعلق ذرا آگے چل کرع ض کروں گا۔''

اورلطف کی بات یہ ہے کہ پرویز صاحب، اپنے تضادات کو، قرآن کا نام لے کرہی پیش کیا کرتے تھے، اب ہر مخص، خود سوچ سکتا ہے کہ قرآن ہی مختلف اوقات میں متضا دنظریات پیش کرتا ہے؟ یا پھر یہ ذہمن پرویز کی خلاقی کا کرشمہ ہے کہ وہ اپنے نہاں خانہ دو ماغ میں چھے ہوئے ہر تصور کو، مرورایام کے ساتھ، قرآن کے الفاظ تو بہر حال، چودہ سوسالوں سے وہی ہیں، لیکن پرویز صاحب کے، قرآنی اساس پر پیش کیے جانے والے افکار، ہمیشہ بدلتے ہی رہے۔

چۇھىمثال.....ملكىت ِز مىن كى شرعى حيثىت:

متحدہ ہندوستان میں جاری ہونے والاد طلوع اسلام "، زمین کی ذاتی ملکیت کا قائل تھا،

طلوع اسلام، فرورى ۱۹۲۱ء، صفحه ٤

طلوع اسلام، أكست ١٩٢٦ء، صفحه ١٩

خواہ بیملکیت خرید وفروخت کے ذریعہ حاصل ہو، یا کسی بنجر و بے آبادز مین کو قابل کاشت بنا کر حاصل ہو، ثاکر عاصل ہو، ثاکر عاصل ہو، ثانی الذکر صورت کے متعلق ،اس دور کا ' طلوع اسلام'' بیکہا کرتا تھا:

"بے شک اگر پانی کے چشمہ سے کوئی شخص مشک میں پانی ، یا جنگل سے لکڑی کا گھا،

یا کان سے ایک بوری نمک اٹھا کر لائے تو وہ اس کی شخصی ملکیت قرار دیا جائے گا،

اسی طرح اگر کوئی اپنی محنت سے زمین کو قائل کا شت یا اپنے کسی عمل سے کار آمد

بنائے تو اس پراس کی ملکیت تسلیم کی جائے گی۔" •

رہی خریدوفروخت کے ذریعہ سے ملکت اراضی ، تو کون نہیں جانتا کہ جناب ابو برصدیں " نے ، اپنی اس زمین کوفروخت کر کے ، اس کی ملکت ، خریدار کوسونپ دی جس کی قیت اس لیے بیت المال میں جمع کرادی گئی ، کہ آپ بیت المال سے اخذ شدہ حق الحذمت واپس کر دینا چاہتے۔ خص

لیکن جب پاکستان بناتواس کے افق پر جوطلوعِ اسلام ہوا،اس بیس نہ صرف بید کہ ذمین کی شخصی ملکیت ناجائز، بلکہ کفروشرک قرار پاگئی۔اب طلوع اسلام کے توپ خانتہ تکفیر سے بیڈتو کی (با تکمرار بسیار) داغا جانے لگا:

"قرآن کریم کی رویے وسائل رزق (ارض یعنی زمین) خدا کے پیدا کردہ ہیں اور خدائی ان کا کوئی اور بھی مالک ہو خدائی ان کا مالک ہو سکتا ہے، شرک ہوگا۔

اس (الله) نے تمہارے لیے زمین میں ٹھکانے کا سامان پیدا کر دیا، اوپر فضامیں کرتے ہوں سے تمہارے کرتے ہوں سے تمہارے کرتے ہوں سے بھیرہ دیے، پھرایساانظام کردیا کہ آسان سے پانی برسے جس سے تمہارے لیے سامان رزق پیدا ہو، ظاہر ہے کہ بیتمام سامان زیست تمہیں خدا کی طرف سے بلا مزدومعاوضہ طاہر، اس پر ملکیت خدائی کی ہے، تمہیں صرف اس کے استعمال کی باور دومان کی ہے، اس پر ملکیت خدائی کی ہے، تمہیں صرف اس کے استعمال کی اجازت دی گئی ہے لہذاتم ایسانہ کرنا کہ انسانوں کو اس کا مالک بنادو۔ اگر تم نے ایسا

طلوع اسلام، ومبرع ۱۹۱ع، صفحه ۲۹
 اصفحه ۲۹۵

كياتوبيرجائة بوجهة ،خداك ساتهاورخدا كفراكرديي كمترادف بوگان، ٥

يانچوين مثال .... ذاتى شخصى ملكيت درنگاه اسلام:

قیام پاکتان سے قبل ،طلوع اسلام اور جناب پرویز صاحب کے ،اشتر اکیت کے بارے میں مضامین میں بیکہا جاتا تھا:

''اشتراکیت، ذاتی اورانفرادی ملکیت کوتشلیم نہیں کرتی ، کیکن اسلام، ہر شخص کی کمائی، اس کی ذاتی ملکیت قرار دیتا ہے۔''

کیکن یہی طلوع اسلام جب دہلی ہے پاک سرزمین پر آیا، تو ذاتی ملکیت کے بارے میں اسلام کا نظریہ بھی بدل گیا،اوراب بڑی بلند آ ہنگی اور تکرار بسیار کے ساتھ، یہ کہا جانے لگا:

'' قرآن جس معاشی نظام کو پیش کرتا ہے اس کی رو سے دولت کا اکتنازیا وسائل پیداوار پرانفرادی ملکیت جائز نہیں ''

چھٹی مثال .... ضبط تولید ،کل اور آج:

تہذیب مغرب، اپنے جلومیں جن آفات وبلیات کو لے کر آئی ہے، ان میں سے ایک ضبط تولید یا برتھ کنٹرول بھی ہے، طلوع اسلام، متحدہ ہندوستان میں، چونکہ اس کے خلاف تھا، اس لیے بڑے اہتمام کے ساتھ، ان اشعار کو یہ اپنے صفحات میں جگہ دیا کرتا تھا، جن میں اس کی مخالفت یا گئی جاتی تھی، چنا نچوا کہ مقام پر محترم نعیم صدیقی کی مندرجہ ذیل رہا می کو ' ضبط تو لید' کے ذیر عنوان شائع کیا گیا ہے:

ہے نگ تہذیب میں بھی جاہلیت کا اثر نوجوانوں کا گناہوں کی طرف ہےربطِنفس آ دمیت کی نظر سے دکھ کر، فرمایے!! ضبطِنولید آپکومطلوب ہے یا'نضبطِنفس'' مغرب کے ہاں، مردوزن کی ایک ہی تعلیم اور دہ بھی مخلوط انداز میں دیے جانے ہے، جو

<sup>🛭</sup> طلوع اسلام، وتمبر ١٩٤٤ء، صفحة ٥ 🔹 🐧 طلوع اسلام، جولا كي ١٩٣٩ء، صفحه ٥

<sup>🖸</sup> طلوع اسلام، قروري ١٩٥٧ء، صفحه 🔹 طلوع اسلام، جنوري ١٩٨١ء، صفحه ١٦

خرابیاں بیداہوئیں،ان کے بارے میں طلوع اسلام نے تقسیم ملک سے قبل، بیلکھا تھا: " بینظام تعلیم ، جنس لطیف کے لیے ، اس کی زندگی کے مطابق نصاب پیش نہیں کرتا بلکہ اصولاً ان کے لیے، وہی نصابِ تعلیم ہے جواڑکوں کے لیے پیش کیا گیا ہے،اس نظام کے بدترین اثر ات،طلبہ اور طالبات دونوں طبقوں پرمصائب وآلام کے پہاڑ تو ڈر ہے ہیں، جب مردوزن کے داجبات زندگی الگ الگ ہیں تو ماہرین تعلیم کو ج<u>ا ہ</u>ے کہان کے فرائض کی بجا آوری کے لیے حسب حال نظام تعلیم مرتب فر ماتے ، کیکن افسوس کہ انہوں نے ان جنسی اختلا فات کو درخور اعتنا نہ سمجھتے ہوئے ایک ہی نظام تعلیم تجویز کردیا، اخلاقی نقطهٔ نگاه سے جو خرابیاں اس نظام سے پیدا ہوگئ ہیں وہ الم نشرح بیں ، بید دونوں طبقے اینے وظیفہ زندگی کو نبھانے سے عاری ہیں،عورت چراغ خانہ ہونے کی بجائے مقع برم ہونے پر فخر محسوں کرتی ہے افز اکثرِ نسلِ انسانی کی بجائے، ضبطِ تولید کورواج دیا جارہاہے، وہ عورت، جس کی آغوش ، مردغیوروحق یرست کے لیےاولین تربیت گاہ تھی وہ اپنے فرائض سے متنفر ہور ہی ہے۔' 🕈 ا كي اور مقام پر ، طلوع اسلام نے ضبط توليد كو ، فطرت كے خلاف، مقابله بازى قرار ديا تھا: " کیاانسان کے لیےا پیے طبعی رجحانات کو، اقتضائے فطرت سمجھ کر، رہبر حیات بنا لینا چاہیے، یاان کوکسی اور معیار سے جانچ لینا ضروری ہے؟ اس بارے میں اسلام کا فیصلہ توصاف ہے، لیکن تعجب ہے کہ اس قدر تعلیم وترتی کے باوجود، مغرب کی مادی تہذیب ابھی تک سی خاص نتیجہ تک نہیں پہنچ سکی، کیوں کہ دیکھا یہی گیا ہے کہ بعض

ہدیب من مات میں میں میں میں ہیں ہوئی کی معامل ہے ۔ امور میں تو انسانیت کا خاص تصور پیش کر کے فطرت کا مقابلہ کرنے کا درس دیا جاتا ہے مثلاً ضبط تولید ۔ اور بعض باتوں میں حیوانوں کی پیروی کرنے کوعین اتباع

ہے سنا صبط و حید۔ اور من اون میں یو روں کی میرری رہے ۔۔۔ : • فطرت تقہرایا جا تاہے، مثلاً تحریک عریائی۔''●

کیکن پاکشان کےمعرض وجود میں آ جانے کے بعد ،کل کا خوب ،آج کےنا خوب میں بدل

<sup>•</sup> طلوع اسلام، فروري ١٩٣١ء، صفحه ١٠١٤ • طلوع اسلام، شي ١٩٣٨، صفحه ٨

گیا، علامہ اقبال ؓ نے تو یہ کہا تھا کہ ۔۔۔۔۔'' غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کاضمیر'' ۔۔۔۔۔ کین طلوع اسلام پر ،حصول آزادی کا الٹااثر ہوا، دورغلامی میں جن افکار صححہ کا وہ پر چار کیا کرتا تھا، آزادی پاتے ہی ان سے رفتہ رفتہ دست کش ہوتا چلا گیا، چنا نچہ ضبط تولید کے معاملہ میں بھی طلوع اسلام نے پینتر ابدلا، اور تقلیدِ مخرب میں، اسے جبلِ قرآن سے ہی کھود نکالا، اور اس کے لیے اصول کی جس کدال کو استعال کیا گیا، وہ یہ ہے کہ قرآن نے اس کی کہیں مخالفت نہیں کی ،لہذا:

"قرآن کی روسے یہ چیز قابل اعتراض نہیں کہ اس قتم کی اجھا می اور ہنگا می ضرورت کے لیے افزائشِ نسل پر پابندی عائد کر دی جائے۔ فطرت نے اولا و پیدا کرنے کی صلاحیت کو انسان کی مرضی کے تابع رکھا ہی اس لیے ہے کہ اسے افزائش نسل پر کنٹر ول رہے۔ "• •

دوسرااصول، جیے ضیطِ ولادت کی تحریک کا جواز تراشنے کے لیے استعال کیا گیا وہ ملک کے مجموعی معاشی حالات، ذرائع رزق اور دسائل پیداوار کو پیشِ نظر رکھنا ہے، چنانچے طلوع اسلام، اس اصول کی روشنی میں بیہ طے کرتا ہے:

"اگرتمام حالات كاجائزہ لينے اور زمين كى پيداوار بردهانے كے ليے بورى كوشش كے بعد بھى حالات ايسے ہول جن ميں آبادى كى تحديد ناگزير ہو جائے تواس صورت ميں اس م كا اقدام، قرآنى تعليم كے خلاف نہيں ہوگاء "

یاورہے کہ بیمسئلہ، پاکستان کے فوجی تھران ،صدرایوب خال کے عہدیمیں ہڑی اہمیت اختیار کرچکا تھا۔ ایوب خال ، تقلید مغرب کی راہ پر چلتے ہوئے ضبط تولید کی اس تحریک کو' خاندانی منصوبہ بندی' کے نام ہے، اپنے حاکما نداختیارات سے پوری مملکت پرمسلط کرنے پر تلا ہوا تھا، کیکن پلک کا دینی مزاج حاکل ہور ہاتھا۔ ملک کا مغرب پرست طبقہ جن' دعقلی اور نقلی ولائل' کی بنا پر، اس تحریک کا ہم نوا تھا، ان کا تارو پوو، مولا ناسید ابوالاعلی مودود کی بھیر چکے تھے، اور اپنی ایک کر، اس تحریک کا ہم نوا تھا۔ ولا وت' میں مغرب سے اٹھنے والی اس تحریک کی پوری تاری کو، اس کے کتاب ' اسلام اور ضبط ولا وت' میں مغرب سے اٹھنے والی اس تحریک کی پوری تاری کے کو، اس کے

<sup>🚯</sup> طلوح اسلام ، جولا کی ۱۹۲۰ صفحه ۱۹ 🔹 طلوح اسلام ، جولا کی ۱۹۲۰ و مسفحی ۸ ۸

پس منظر کو، اور اس کے اخلاقی، معاشرتی، معاشی، نفسیاتی اور طبی مفترات کو، مغربی مفکرین کی تخریروں کی روثنی میں چیش کر چکے تھے، علاوہ ازیں، مولانا مودودی گاایک پیفلٹ-''اسلام اور خاندانی منصوبہ بندی'' - نہایت سائٹیفک انداز میں، پرزور استدلال کے ساتھ منظر عام پر آیا، اس نے حکومتی استدلال کے غبارہ سے ساری ہوا نکال دی، مولانا محترم کی ان تحریروں کا نتیجہ بیتھا کہ ہروہ محفق ، جس کے مرمیں فراسی بھی عقل ہوا ورجس کے دیدوں میں معمولی سی بھی بصارت ہو، وہ یکسو ہو کر، اس تحریک کا فات کے بغیر نہیں رہ سکتا جس کی پشت پرصالح فکر کی بجائے، مواص مادہ پرستانہ اور اباحیت پیندانہ فلسفہ کار فرما ہو، چنا نچہ مولانا مودود گئے گے اس پیفلٹ کا مقابلہ، ایو بی حکومت نے یوں کیا کہ اسے ڈیفس آف پاکستان رولا کے تحت ضبط کر لیا۔

چونکہ حکومتی صفوں میں کوئی لال بھیکڑ ایبانہ تھا جوسید مودودیؒ کی پرزوراور مدل تحریروں کا جواب دے پاتا، اس لیے خاندانی منصوبہ بندی کی سرکاری تحریک کے حق میں، پرویز صاحب، "قرآنی دلائل، " سوتم کے تھے؟ صرف ایک مثال ملاحظ فرما ہے:

﴿ نَسَاعِكُمْ حَرُّ كُ لُكُمْ فَأَتُوا حَرُ ثَكُمْ أَنِّى شِنْتُم … ط ﴿ [٢/٢٣٣] "میاں بیوی کے جنسی اختلاط کے معاملہ میں اس اصول کو یا در کھو کہ اس سے مقصود ، افزائشِ نسل (اولاد پیدا کرنا) ہے۔ اس اعتبار سے تمہاری بیویوں کی مثال کھیتی کی سی ہے، جس طرح کسان ، اس وقت تخم ریزی کرتا ہے جب اسے فصل اگانا مقصود ہو، اسی طرح تم بھی اس وقت، اپنی "کھیتی" میں جاؤ، جب تم (اولاد پیدا کرنا) جاہو۔" •

سیدمودودیؓ نے ،اس افلاطونی دلیل کا جوجواب دیا ہے،ایک نظر ،اس پربھی ڈال کیجیے: ''ایک صاحب نے اس آیت سے صبط ولا دت کے حق میں استدلال کرتے ہوئے بیز الانکتہ پیدا کیا ہے کہ کھیتی کے ساتھ کسان کا تعلق صرف پیدا وارکی خاطر ہے،

تفيير مطالب الفرقان ، ج٣ بصفي ٢٧٢

جب ملک کو پیداوار کی ضرورت ہوتو کسانوں کو بھتی میں جانا چاہی ، جب پیداوار کی ضرورت ہی نہ ہوتا کی ضرورت ہی نہ ہوتا کی ضرورت ہی نہ ہوتا ان کوسرے ہے اپنی کھیتیوں میں جانے کاحق ہی نہ ہوتا چاہیے ، خیز جتنی پیداوار در کار ہو، بس اس حد تک کسانوں کو کاشت کرنی چاہیے ، اس سے زیادہ نہیں۔

اس عجیب وغریب تفییری روسے اول تو با نجھ مردیا با نجھ ہوی کی باہم مقاربت حرام قرار پاتی ہے، ٹانی ، استقرارِ حمل کے بعد زوجین کی باہمی مقاربت اس وقت تک کے لیے حرام ہوجاتی ہے جب تک کہ پھرائیک بیچ کی ولا دت مطلوب نہ ہو، ٹالٹ ، میاں اور بیوی کا تعلق زوجیت بھی ریاست کے کنٹرول میں چلا جاتا ہے ، جب میاں اور بیوی کا تعلق زوجیت بھی ریاست کے کنٹرول میں چلا جاتا ہے ، جب ریاست اعلان کر دے کہ اب ہمیں بیوں کی ضرورت نہیں ہے تو تمام مرد، اپنی بیویوں سے الگ ہوجا کی ایک سرکاری اعلان شائع ہو کہ اب بیوں کی ضرورت ہوجائے ، پھر ضرورت ہوجائے ، پھر کومت کور پورٹ دی جاتی رہنی چا ہے کہ تنی عورتیں حاملہ ہوچکی ہیں ، مطلوبہ تعداد میں حمل قرار پاتے ہی حکومت سرخ جھنڈی ہلائے گی اور شو ہروں کے لیے ہو یوں کے یاس جانا ممنوع ہوجائے گا۔

یہ 'نظام ربوبیت' کی ہمہ گیر منصوبہ بندی کا وہ نقشہ ہے جوابھی تک کمیونسٹوں کوبھی نہیں سوجھا ہے اور لطف یہ ہے کہ یہ بھی قران سے برآ مدکر لیا گیا حالاں کہ اگر زوجین کے باہمی تعلق ''کسان اور کھیتی' کی تشبیہ کوتشبیہ تام ہی مان لیا جائے ، تب بھی آج تک کی صاحب عقل کے دماغ میں یہ خیال بھی نہیں آیا کہ تخم ریزی کے بعد کسان کا کھیتی میں جانا مرام ہوجاتا ہے۔' •

بہر حال ، یہ توالک جملہ معتر ضدتھا، جو دورانِ بحث ضمناً آگیا، اصل بحث یہ ہورہی تھی کہ پرویز صاحب، برصغیری تقسیم ہے قبل تحریکِ صبط تولید کو خلاف اسلام قرار دیا کرتے تھے، لیکن

<sup>•</sup> اسلام اور صبط ولادت (مودود کی) بصفحه ۵۸

بعد میں،متضا دروش اپناتے ہوئے ،اس کے جواز کو،قر آن ہی سے کشید کرڈ الا۔

ساتوين مثال ....خليفة اللَّد كاتصور:

قیام پاکستان سے قبل، طلوع اسلام، خلافتِ الہید کا قائل تھا، ادرانسان کو، اللہ تعالیٰ کا خلیفہ قرار دیا کرتا تھا، ادراس حوالے سے وہ افرادِ سلمین کو بھی ادرامت مسلمہ کو بھی بحیثیت مجموعی، ان کی ذیمہ داریوں کا احساس دلایا کرتا تھا، چندا قتباسات ملاحظہ فرمایے:

(۱)....ملمان اس پیغام کا حامل ہے جو خالق ارض وساوات کا آخری پیغام ہے، مسلمان،اس دین کا سرمایہ وارہے جس کی تعریف میں ﴿ ٱلْیُومَ ٱلْحُمَلُتُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ وَٱتُّمَمُّتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلامَ دِيْناً ﴾ آچكا ہے۔ جب تک اسلام کی بعثت کا مقصد وہی ہے جواسلام کے داعی نے بتایا ہے، جب تک مسلمانوں کا وظیفۂ حیات امر بالمعروف ونہی عن المنکر ہے،جب تک اسلام كا مقصد اولين وآخرين خلافة الله في الارض كا قيام بمسلمان ك لیے وہی ضابطہ حیات رہے گا جواس کے اللہ نے تجویز فر مایا ہے۔ • (٢)....مسلمان موتو صحابہ كے سے مسلمان بنو- نبى مطف و كى مديندوالى مجاہداند زندگی اختیار کرو،اورخلیفه الهی کا تاج جوتم سے چھن گیا ہے،اس کودا پس لو۔ 🍳 (۳).....کائنات کی ساری قوتیں ، اسی لیے اس کی اطاعت وفرمال برداری پر مامور ومجبور کر دی گئی ہیں کہوہ وسعت شش جہات میں ،خدا کی نیابت کر کے جہان ناتمامی پیمیل کر سکے،خلافت اِلٰی کا قیام ہی انسان کی منزل ہے۔ 🗢 🎽 (٣).....وحی والہام کا سلسلہ خلافت اللی کو قائم کرنے والے سیابی تیار کرنے کے لیے تھا، تو می اور انفرادی تربیت کے بعد، جو شےسب سے زیادہ اہم بھی وہ تمام انسانوں کی مرکزی اوراجھاعی تربیت تھی۔ 🌄

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۴۰ء، صفحه ۵۵

طلوع اسلام ، فروری ۱۹۳۰ ء ، صفحه ۵۳

طلوح اسلام، اگست ۱۹۲۰ء، صفحه ۸۵
 طلوح اسلام، اگست ۱۹۲۰ء، صفحه ۸۳

(۵) .....اس تاکید و ترغیب کا مقصود بھی وہ بنی بر توحید اجتاعیت ، اخوت اور مساوات قائم کرناتھا، جس کے بغیر ، اللہ کی خلافت ، قائم بہیں ہو سکتی ۔ •

(۲) .....عام طور پر معروف کا ترجمہ ' فیکی'' اور منکر کا' ' برائی' کیا جاتا ہے ، یہ سیح ہے ، کیکن اگر قرآن کریم کی روشی میں عالم انسانی کی اصلی منزل اور پھر ساری امتوں میں ملت بیغیا کے مقام اور اس کے مشن پرغور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ فیکی ، ہروہ کام ہے جو خلافت اللی کے قیام پر منتج ہو ، اور برائی ہروہ کام ہے جو افرادِ جماعت کواس منزل سے دور کرد ہے! صدافت ، امانت ، عدل ، علم پر وری ، عفت ، عمام نوازی وغیرہ اگر نیکیاں ہیں تو اس لیے کہ ان سے اجتماعی حیات کا نشو و نمارک جاتا و هرمی وغیرہ اگر برائیاں ہیں تو اس لیے کہ ان سے اجتماعی حیات کا نشو و نمارک جاتا

خلاصہ ہی ہیہے کہ وہ خلافت الہیہ کے قیام کے لیے آٹھی ہے۔اس کاامر بالمعروف اور نہی عن المئر ہونا یہی ہے اور انہی معنوں میں وہ اخص ترین امت ہے۔ 🇨

ہے، جواللہ کی حکومت کے قیام کے لیے ضروری ہے، امت مسلمہ کی فضیلت کا

یہ چھا قتباسات ، ان متعددا قتباسات میں سے ہیں، جوصرف طلوع اسلام بابت سال ۱۹۴۰ء میں سے ماخوذ ہیں، ورندا گر کمل احصا کیا جائے تو بہت می مزید عبارات بھی درج کی جا کتی ہیں، ان اقتباسات سے یہ بالکل واضح ہے کہ طلوع اسلام ، اپنے ابتدائی دور میں، جمہور علاء است کی ہم نوائی میں، خداکی زمین پر ، خداکے بندوں کی خلافت اللہ کا قائل تھا، لیکن پاکتان بننے کے بعد ، یکا کیک یہ انکشاف ہوا کہ خلافت الله فی الارض کا تصور ، غیر اسلامی اور غیر قرآنی تصور ہے ۔ ملاحظ فرما ہے ، طلوع اسلام کا یہ بدلا ہوا موقف بھی :

(۱)....اصل یہ ہے کہ اس قتم کے باطل تصورات کا بنیادی سبب وہ عقیدہ ہے جو مارے ہاں صدیوں سے چلا آ رہا ہے کہ خدانے انسان کو '' اپنا خلیفہ'' بنایا ہے، یہ عقیدہ قرآ نی تعلیم کے یکسرخلاف ہے۔ •

طوع اسلام، اگست ۱۹۲۰ء، صفح ۸ ۸ مفری اسلام، ستبر ۱۹۲۰ء صفح ۱۹۲۰

<sup>🕻</sup> طلوع اسلام، جون ١٩٤٣ء، صفحه ١١

(۲) ..... بيجو جمارے بال عام طور پر كہاجاتا ہے كه خدانة وم كواپنا خليفه بنايا، توبه تضور غير قرآنى ہے، قرآن ميں كہيں نہيں أيا كه خدانة وم كواپنا خليفه بنايا ہے، بيع عيسائيت كاتصور ہے۔ •

سیالیت مسلمانوں میں آئی تو اسی باطل تصور نے "السلطان ظل الله علی الاد ص" (بادشاہ زمین پرخداکا ساہہ ہے) کا روپ دھارلیا۔اب امت یچاری دُہرے عذاب میں بہتلا ہوگئ۔ دُنیا وی امور میں بادشاہ ،خدائی اختیارات کا حامل اور مذہبی امور میں مذہبی پیشوا۔اس کی سند میں بیکہا گیا کہ خدانے انسان کو اپنا خلیفہ بنایا ہے، اور انسانوں سے مراد ہیں اس کے منتخب بندے ....سلاطین اور علی است حالال کہ خدانے کہیں بنہیں کہا کہ اس نے انسان کو اپنا خلیفہ بنایا ہے۔ فلا نصور یہ جمی رائج ہے کہ انسان، دنیا میں "خداکا خلیفہ" ہے (خلیفہ الله فی الارض،) یہ تصور بھی قران کے خلاف ہے،اللہ نے کہیں بھی انسان کو "اپنا خلیفہ" نہیں کہا۔ آ دم کے متعلق اتنا ہی کہا ہے کہ: ﴿ اِنّی جَاعِلٌ فِی الارْضِ حَلِیْفَةً ﴾ (۲/۳) اپنا خلیفہ نہیں کہا۔

یہ چندا قتباسات،اس امرکوواضح کردیتے ہیں کہ خلافت الہید کے بارے میں ،طلوع اسلام کا نظریہ، جب کہ وہ ہندوستان میں اشاعت پذیر تھا،اس نظریے سے مختلف بلکہ متضاد ہے جسے اس نے قیام پاکستان کے بعد پیش کیا ہے۔

آ ٹھویں مثال .....وقت ِموت مقررہے یانہیں؟:

کیاموت کا وقت مقررہے بانہیں؟ ،طلوع اسلام نے اس سوال کے جواب میں بھی متضاد رویدا ختیار کیا ہے، نقسیم ہندسے قبل ،طلوع اسلام کا موقف بیتھا کہ موت کا وفت، مقرر ہے اوروہ بھی ایسا کہ ایک لمحہ کی بھی نقذیم وتا خیرنہیں ہو سکتی جیسا کہ اس عبارت سے ظاہرہے:

"نی خیرات اس موت کی مصیبت کوٹا لنے کے لیے ہے جس کے متعلق قرآن کا فیصلہ

طلوع اسلام، ستبر ۱۹۷۳، صفحه ۳۸
 طلوع اسلام، اکتوبر ۱۹۷۲، صفحه ۷

<sup>🙃</sup> تفسيرمطالب الفرقان،ج٢، صفحة ٦٢

## 24

ہے کہ اس کے وقتِ معین میں ایک ثانیہ کی بھی کی بیشی نہیں ہو سکتی۔'' 6 لیکن جس طلوع اسلام کا اجراء پاکستان بننے کے بعد، کراچی سے اور پھر لا ہور سے ہوا، اس کے نزدیک، موت کا وقت ہرگز مقرر نہیں ہے، چنانچہ وہ نظریۃ تعینِ وقتِ موت پر ہایں الفاظ ﷺ کرتا ہے:

"اگرموت اور مرض کواکی مقررہ وقت پر آنا ہے تو پر ہیز اور علاج سے متعلق، ان ہدایات کی ضرورت ہی کوئی نہیں تھی، قرآن کہنا ہے کہ مرض اور موت کے لیے قانون مقرر ہیں، یہ چیزیں انہی قوانین کے مطابق آتی ہیں اور انہی قوانین کے مطابق مقانی جاتی ہوائی ہے اور دوسر مطابق جاتی ہیں، لہذا، ایک خاص قانون کے مطابق عمر گھٹ جاتی ہے اور دوسر نقانون کے مطابق عمر بڑھ جاتی ہے، سور ہ فاطر میں اس کی تصریح موجود ہے جہال میفر مایا کہ: ﴿ وَمَا یُعَمُّو مِنْ مُعَمَّدٍ وَ لَا یُنقَصُ مِنْ عُمُو ہِ اللَّا فِی کِتَابٍ ﴾ پیرایا کہ: ﴿ وَمَا یُعَمُّدُ مِنْ مُعَمَّدٍ وَ لَا یُنقَصُ مِنْ عُمُو ہِ اللَّا فِی کِتَابٍ ﴾

طلوع اسلام کے اس مضمون کو جب کتا بی شکل میں ڈھالا گیا تو اس میں مندرجہ ذیل جملے کا اضافہ ہوگیا جس سے بیتضاداور بھی نمایا ہ ہوگیا۔

'' یا در کھیے! موت کا وقت نہیں، قانون مقرر ہے۔''<sup>©</sup>

پرویز صاحب کا سابقہ مؤتف کہ''موت کا وقت مقرر ہے''ان کے بعد کے اُس مؤتف کے ساتھ متصادم ہے کہ''موت کا قانون''مقرر ہے۔

نویں مثال ....انسانی فطرت ہے یانہیں؟:

فکرونظر کے اعتبار ہے، قیام پاکستان سے پہلے کے اور بعد کے طلوع اسلام میں جن امور میں فرق و تفاوت واقع ہوا ہے، ان میں سے ایک امر، انسانی فطرت کے وجود یا عدم وجود سے متعلق ہے، پاکستان بننے سے بل، طلوع اسلام، انسانی فطرت کے وجود کوشلیم کیا کرتا تھا بلکہ

طلوع اسلام ، اكتوبر ، ۱۹۱۰ ء ، صفحه کا

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام فروری ۱۹۵۳ء صفحی ۲۵،۲۳

<sup>@</sup> قرآنی نصلے، ح: اصفیه ۳۲۳

اس سے آگے بڑھ کروہ ، فطرت صحیحه اور فطرت سلیمہ و فاسدہ کے متضاد وجود کا بھی قائل تھا، بعض چیزوں کو، وہ'' خلاف فطرت'' اور بعض کو''مطابق فطرت'' بھی قرار دیا کرتا تھا۔ چندا قتباسات ملاحظ فرمانے:

"گویا انسان کواس کے سیح راستہ پر قائم رکھنے کے لیے بیضروری ہے کہ اس کی فطرت اگر بالکل خاموش کر دی گئی ہے تواس کی یا دتازہ کر دی جائے ، اگروہ خارجی اثر ات کے پر دوں میں جھپ کر غافل ہو چک ہے تواس میں دوبارہ توت پیدا کر اخلاطِ فاسدہ کے امتزاج سے نجیف و کمز ور ہو چکی ہے تواس میں دوبارہ توت پیدا کر دی جائے ، اب سوال ہے ہے کہ ایسا کر کے ون؟"

ا يك مقام برطلوع اسلام، فطرت سليمه اورفطرت صححه كا ذكر، ان الفاظ مين كرتا ب:

"سب سے بوی چیز، جوانسان کوسی راستہ پر چلنے سے روکتی ہے وہ یہ ہے کہ اس کے جذبات، عقل یا فطرت سلیمہ پر غالب آجاتے ہیں، جذبات کا قائم رہنا بھی ضروری ہے اوران کا قائم رکھنا بھی ۔ لیکن اعتدال کا راستہ یہ ہے کہ انہیں فطرت سلیمہ کے تابع رکھا جائے، اس پر غالب نہ آنے دیا جائے۔ قر آن کریم نے مثلاً اس لیے موشین کی یہ تعریف کی ہے کہ وہ کاظم الغیظ ہوں گے یعنی غصہ کو دبالینے والے، فنا کر دینے والے نفا کر دینے والے نبیں، اسے فطرت صحیحہ کے تابع رکھنے والے ۔ "

اُن دنوں طلوع اسلام ،انسانی فطرت کا اثبات ،قر آنی آیات سے کیا کرتا تھا،صرف ایک مقام کی عبارت ملاحظہ فرمائیے:

"فطرت صحح، باوجودان تمام زنجیروں کے خطرے سے آگاہ ضرور کرتی رہتی ہے، جونہی جذبات (نفس امارہ) ابحر نے شروع ہوئے انسان کا قدم صحح راستہ سے ڈگھایا اوراسے (نفس لوامہ نے) للکارالیکن اگرجذبات غالب آتے رہیں تورفتہ رفتہ اس کی آواز بھی وب جاتی ہے اوراگرایک مدت تک بیکیفیت جاری رہے تو یہ

طلوع اسلام مئى ١٩٣٨ء صفحه ٢٨

طلوع اسلام، منی ۱۹۳۸ء صفحه ۲

بے جاری بھولی بسری ہوجاتی ہے،اس حالت کا نام قران کریم کی اصطلاح میں فسق مِ فَرِمَايا: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللَّهَ فَٱنْسُهُمُ ٱنْفُسَهُمُ ٱوْلَئِكَ هُمُ الفّاسِقُونَ ٥ ﴾ ' اوران لوگول كے ما تندنہ ہوجانا جنہوں نے اللّٰد كو بھلاد يا، تو الله نے (اس جرم کے فطرتی متیجہ کے مطابق)ان کی فطرت (نفس) کو بھلا دیا ( فطرت صیحه بھولی بسری ہوگئی) پیلوگ فاسقین ہیں۔''

اس ونت ،طلوع اسلام كو،خلاف فطرت، امور كابھى اعتراف تھا:

" تمہاری بنیادی فلطی بیہ ہے کہ تم نے سیجھ رکھا ہے کہ ایک انسان کوحق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ دوسرے انسان پر حکومت کرے ، بیر غلط ہے اور خلاف فطرتِ انسانی۔"۳

کیکن یہی طلوع اسلام، جب متحدہ ہندوستان سے پاکستان پہنچاتو فطرتِ انسانی کے انکار پر اترآ يااور بيكهناشروع كرديا:

'' پیتمام خصوصیات انسان کی حیوانی سطح زندگی کی ہیں، ذہمین انسانی کی میہ بہت بروی غلطی تھی کہاس نے ان جذبات کوانسانی فطرت (Human Nature) قرار دے دیا، حالاں کہ انسانی سطح زندگی (Human Level) اس سے یکسر الگ ادرمتاز ہے۔ یادر کھیے! بیانسان کے حیوانی جذبات ہیں (جیسا کہآ گے چل کر بیان کیاجائے گا) انسان کی نہ کوئی "فطرت" ہوسکتی ہے، ادرنہ فطرت" ہے۔ "

آ کے چل کر،انسانی فطرت،کا پھرانکارکیا گیاہے:

'' حیوانی سطح زندگی پر انسان کے جبلی نقاضے تو ہیں لیکن انسانی سطح پر اس کی کوئی

فطرت(Nature)نہیں۔"👁

اب انسانی فطرت کو ما ننامجھن صلالت ہی نہیں بلکے سب سے بڑی گمراہی قرار پایا:

🕻 طلوع اسلام بمئی ۱۹۳۹ء بصفحه ۲۹

🗗 طلوع اسلام بمئی ۱۹۳۸ء بصفحه ۲۸

طلوع اسلام، نومبر روسمبر ۱۹۲۱ء، صفحه ۱۰۵

طلوع اسلام ،نومبر رديمبر ۱۹۱۱ صفي ۱۰۱۰

4

''انسانی ذات کے تذکرہ کے بعد، ہم ان چندایک نظریات کا سامنے لا نا ضروری سجھتے ہیں جو ہمارے ہاں شدید شم کی غلط فہیاں پیدا کرنے کا موجب بے چلے آرہے ہیں۔ ان میں سب سے زیادہ گراہ کن نظریہ''انسانی فطرت'' کا ہے۔'' • اب یکا یک پاکستان میں ان پریدائشاف بھی ہوا:

'' فطرتِ انسانی کاعقیدہ، وی کے منگرین نے وضع کیا ہیکن اس کی تبلیغ ان لوگوں کی طرف سے ہوتی ہے جو دی پرائیمان رکھنے کے دعویٰ سے مسلمان کہلاتے ہیں۔'' کا سید کہتے ہی پرویز صاحب کے جذبات غیظ وغضب میں تحریک پیدا ہوتا ہے، غصے کی آگ کے کھڑک اٹھتی ہے، چہرہ چیں بچیں ہوجا تا ہے، اور پھروہ انسانی فطرت کے قائلین پر یوں برسنا شروع ہوجاتے ہیں:

" حرام جوبیلوگ بھی کھڑے ہوکرسوچیں کہ ہم کیا کہدرہے ہیں اور ایبا کہنے کے
اثر ات اور نتائج کیا ہیں، بس بھیڑوں کی ایک قطارہے جوصدیوں سے اس راست
پر چلی جارہی ہے جس پر بھی کوئی پہلی بھیڑ چلی تھی: ﴿ حَمَثُلِ الَّذِی یَنْعِقُ بِمَا
لایسُمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَّنِدَاءً صُمَّ ہُکُم عُمُی فَھُمُ لا یَعْقِلُونَ ٥ ﴿ (٢/٤١) ﴾
لایسُمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَّنِدَاءً صُمَّ ہُکُم عُمُی فَھُمُ لا یَعْقِلُونَ ٥ ﴿ (٢/٤) ﴾
لیکن انسانی فطرت کا بیپلو بڑاہی تا بناک اور تخیر انگیز ہے، کہ اس نے بالآخر، ان لوگوں
سے بھی اپنے وجود کو تسلیم کروائی لیا جو اس کے منکر سے، اور اسے منکرین وہی کا وضع کردہ عقیدہ
قرار دیتے نہیں تھکتے تھے، چنانچہ وہ اس سازی ڈاڈ خائی کے بعد، مولانا مودودیؓ کی فطرت کے
متعلق بیفرماتے ہیں:

''اگرمودودی صاحب میں اخلاقی جرائت ہوتی تو وہ اس کا اعتراف کر لیتے کہ مجھے سے ایسا بچھنے اور کہنے میں غلطی کا سے ایسا بچھنے اور کہنے میں غلطی کا سے ایسا بچھنے اور کہنے میں نہیں ''•
اعتراف تو ان کی فطرت میں نہیں ''•

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۲۹ء، صفحه ۵۸
 طلوع اسلام، اکتوبر ۱۹۷۰، صفحه ۳۵

<sup>📭</sup> تغييرمطالب الفرقان، ج٢، صفحة

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام، جولائی ۱۹۲۹ء بصفی ۸۸

اس کے بعد، پرویز صاحب، کم وہیش، چودہ برس تک زندہ رہے، گرحرام ہے، تو کہ انہوں نے سوچا ہوکہ جب آگر جال ، انسان اور بشر ہی نے سوچا ہوکہ جب انسان کی کوئی فطرت ہی نہیں ہے اور سید مودودیؒ بہر حال ، انسان اور بشر ہی تھے، تو مولانا مودودیؒ کی فطرت کا وجود کہاں سے ٹیک پڑا۔ کیا اٹکارِ فطرت کے بعد، اور اسے منکرین وی کا وضع کردہ عقیدہ قرار دینے کے بعد، پرویز صاحب وہ پہلی بھیڑکا کردار ادانہیں کر رہے تھے جن کے نقش قدم پر بعد میں آنے والی بھیڑوں کوچل پڑنا تھا؟

## وسوي مثال .... وين يا مذهب؟:

دین اور فد بهب عرف عام میں ، ہم معنی الفاظ بیں ، دین کی جگد فد بہب اور فد بہب کی جگد دین کا حکمہ فد بہب اور فد بہب کی جگہ دین کا استعمال یا کثرت ہر وقت اور ہر جگہ ہوتا رہتا ہے ، لیکن پرویز صاحب نے پاکستان بننے کے بعد ، بیزالی اُٹ اختیار کی ، کہ اسلام دین ہے ، فد بہب نہیں ہے ، حالال کہوین و فد بہب دونوں مترادف المفہو م الفاظ ہیں ، لیکن پاکستان میں اختراع پذیر ہونے والے اس نظر ہے کی وضاحت کو ، کے 1911ء میں ، اُس طلوع اسلام کا مقصد وجود قرار دیا گیا ، جو ۱۹۲۸ء میں جاری ہوا ، چنانچہ پرویز صاحب نے ایک تقریر کے دوران بیا ککشاف فرمایا:

سی نے کیا خوب کہا تھا کہ انسان کے پچ کی تو کوئی حد ہوتی ہے کیکن جھوٹ کی کوئی حد ہی خہیں ہوتی ہے۔ کیکن جھوٹ کی کوئی حد ہی خہیں ہوتی، جس وقت، جو چاہے، انسان اپنی زبان سے نکال دے اور قلم سے اچھال دے، کون کو چھنے والا ہے، آزادی کا بہی تو معنٰی ہے، کہ آ دمی جتنا چاہے جھوٹ بولتا چلا جائے، کیوں کہ وہ اب آزادی کی نتمت سے مالا مال ہوچکا ہے۔

آیے! اب اس بات کا جائزہ لیس کہ طلوع اسلام جب جاری ہوا تھا تو اس نے دین و نم بب کے اس خودساختہ فرق کو واضح کیا تھا یا ان دونوں الفاظ کوہم معنٰی جان کر، (بغیر کسی معنوی

طلوع اسلام، تؤمبر ١٩٢٧ء، صفحداا

فرق کے ) ایک دوسرے کا متبادل لفظ مجھ کر استعال کیا تھا؟ حقیقت بیہے کہ ان دنوں ، بید دنوں الفاظ ، ایک ہی مفہوم کے حامل تھے ، اور خود پرویز صاحب نے ، (بعد کے خودساختہ باہمی فرقِ معانی اور تفاوت مفاہیم کو داضح کرنے کی بجائے ) ان دونوں الفاظ کو ایک ہی مفہوم میں استعال کیا تھا، ذیل میں ، طلوع اسلام کے بالکل ابتدائی دوڑ کے وہ اقتباسات درج کیے جاتے ہیں ، جو کہی خود پرویز صاحب ہی کے قلم سے برآ مدہوئے تھے :

اس اقتباس سے ہر شخص خود کیھ سکتا ہے کہ مذہب کودین ہی کے معنی میں استعمال کیا گیا ہے، ایک ادر مقام پر، پر دیز صاحب، سورۃ المائدہ کی آیت (۵۴) کی دضاحت میں فرماتے ہیں: '' یعنی جوتمہارے دین میں سے ٹکلتا جائے گا، دوسری قوم بنتا جائے گا اور ایسے لوگوں کے خلاف، اللہ ایسی قوم پیدا کردے گا جن میں ایمان والوں کی خصوصیات

<sup>🐞</sup> طلوع اسلام بمئی ۱۹۳۸ء بسفحه ۳۵

ہوں گی، و کیو لیجیے وجہ ٔ جامعیت ند ہب ہے، وطن نسل وغیرہ کچھنیں۔'' ہو اس قتباس کے تعلیم اس مقبور کے لیے دین کا لفظ لایا گیا ہے، ٹھیک اس مقہور اس قتباس کے تعاذیب کا لفظ استعال کیا گیا ہے، ذراا در آ گے چل کر پھرلفظ ند ہب کو دین ہی کے معنی میں استعال کیا گیا ہے: وین ہی کے معنی میں استعال کیا گیا ہے:

"اگروطن ہی وجہ ٔ جامعیت ہوتو ایک ہندی مسلمان کواس سے کیا غرض کہ ایک افریقی مسلمان پر کیا ہیت رہی ہے ان دونوں کے درمیان تو وجہ جامعیت مذہب ہی ہے جس نے انہیں ایک جسم کے دواعضاء بنا دیا ہے کہ اگر پاؤں کے انگوشے میں کا ٹنا لگ جائے تو آ گھے کے آگے ہینہ میں آنسوچھلک آئے۔"

یادر ہے کہ اب تک کے بیتیوں اقتباسات، اس طلوع اسلام کے بالکل پہلے شارے (مئی ۱۹۳۸ء) سے ماخوذ ہیں جس کے بارے میں ۱۹۲۷ء میں بیداعلان کیا گیا کہ اس کے اجراء کی غرض وغایت، دین و مذہب میں فرق وتفاوت کونمایاں کرنا تھا، ان تین اقتباسات کے بعد، اب اگلے پرچے ( یعنی جون ۱۹۳۸ء کے شارے ) کے اقتباسات پرویز بھی ملاحظہ فرما ہے:

"جم اپ اس دعوے کو کہ اسلام پر ائیویٹ عقیدہ نہیں بلکہ ایک اجتاعی مذہب ہا تو فیق الی ، کتاب وسنت ، آثار و تاریخ سے پوری طرح ثابت کر سکتے ہیں۔ "

اب ہم اس مسلم قوم پرست طبقہ کے امام ، مولانا آزاد کے الفاظ میں اس بات کو ثابت کریں گے کہ مذہب اسلام پر ائیویٹ عقیدہ کا نام نہیں بلکہ وہ ایک منظم مذہب ہے جماعتی مذہب ہے ، فرق صرف اتنا ہے کہ مولانا آزاد کی میتر بریں اس وقت کی ہیں جب انہوں نے ہنوز ابھی" قوم پرسی" کا مسلک اختیار نہیں کیا تھا۔

ہیں جب انہوں نے ہنوز ابھی" قوم پرسی" کا مسلک اختیار نہیں کیا تھا۔

ہیں جب انہوں نے ہنوز ابھی" میں اسلامیہ لاہور نے ایک ریز ولیوش پاس کردیا کہ شاہی ساویاء کا ذکر ہے کہ انجمن اسلامیہ لاہور نے ایک ریز ولیوش پاس کردیا کہ شاہی

مجدمیں''سیاس'' تقریریں کرنے کی اجازت نہیں ،اس پرمولانا آزاد نے اپنے

طلوع اسلام، شي ۱۹۳۸ء، صفحه ۳۸

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، مئی ۱۹۳۸ء، صفحه ۴۵

طلوع اسلام، جون ۱۹۳۸ء، صفحه ۳۲

رسالہ الہلال میں چار مبسوط اور مفصل افتتاحی مقالے تحریر فرمائے جس میں اس جوش اور ولولے کے ساتھ، جوز مانہ قوم پرتی سے پیشتر، ان کی نمایاں خصوصیت تھی، انہوں نے کتاب وسنت سے الگ سمجھنا کفر ہے، انہوں نے کتاب وسنت ہے۔ ''• فسیر شرک ہے، جہالت ہے۔''•

ممکن ہے یہاں کری کے ذہن میں بیدہ م پیدا ہوکہ پرویز صاحب نے یہاں مذہب کالفظ،
صرف اس لیے تنبعاً استعال کیا ہے کہ مولانا آزاد (جن کی تر دید میں پرویز صاحب نے یہ مقالہ
کھاتھا) نے اس لفظ کواپنے اقتباسات میں استعال کیا ہے، لیکن دووجوہ سے یہ بات غلط ہے
اولا اس لیے کہ خود مولانا آزاد نے مذہب کے لفظ کو چند مذہبی مراسم عبودیت تک محدودر کھنے کی
بجائے ،''پوری انسانی زندگی کا لائح عمل'' کے معنوں میں استعال کیا ہے، لہذا ان کے تتبع میں بھی
اگر اس لفظ کو پرویز صاحب نے استعال کیا تھا، تو پھر بالیقین یہ لفظ وہی وسیع مفہوم رکھتا ہے جے
بعد میں پرویز صاحب نے لفظ دین کا خاصہ ولا زمہ قرار دیا تھا، ثانیا اس لیے کہ خود پرویز صاحب
نے، اپنے اقتباسات میں بھی، لفظ ذین کا خاصہ ولا زمہ قرار دیا تھا، ثانیا اس لیے کہ خود پرویز صاحب

''مسلم قومیت''کا تصور، جیسا کہ ہم نے شروع میں بیان کیا ہے، اس نظریہ کے ماتحت پیدا ہوتا ہے کہ اسلام ایک پرائیویٹ عقیدہ کا نام نہیں بلکہ یہ ایک منظم مذہب ایک منظم مذہب (Organised Religion) ہے، اور یہی خصوصیت ہے جو اسلام کو دیگر ادیان سے متمیز کرتی ہے، اس کے برعکس، ہمارے قوم پرست حضرات مذہب کوایک برائیویٹ عقیدہ قرار دیتے ہیں، اور اس قتم کے مذہب کی آزادی کی ضانت دیتے ہیں۔''ف

۱۹۳۸ء کے طلوع اسلام کے ابتدائی شاروں میں سے تیسرا شارہ ، جولائی کا شارہ تھا، اب اس کے اقتباسات بھی ملاحظہ فرما ہے، اور اس سوال کا جواب بھی ان عبارات میں واضح ہے کہ اسلام مذہب ہے یا دین؟ نیزیہ بھی کہ کیا طلوع اسلام نے مذہب اور دین کے فرق کو کمحوظ رکھتے

طلوع اسلام، جون ۱۹۳۸ء صفحه ۳۷

موے دین کا''مناسب' لفظ اختیار کیا ہے؟ یامذ جب کا''غیر مناسب' لفظ؟

''بلاشباشتراکیت،خدااور فدہب کی دیمن ہے،اخلاق اور روحانیت کے منافی ہے، گر ہندو'' نم ہب'' کے خلاف نہیں ہے۔''ہ

کیا پاکستان بننے کے بعد، پرویز صاحب، اسلام کے لیے جس لفظ کواستعال کیا کرتے ہے، اس کااستعال، وہ ہندوستان میں نہیں کیا کرتے ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ جب کوئی شخص کوئی "حصوث" اختیار کرتا ہے تو خواہ کتنی ہی احتیاط برتے، اس کو دوام کے ساتھ نباہ نہیں سکتا، اب وعوی تو پرویز صاحب کا بیتھا کہ طلوع اسلام کے اجراء کا مقصد ہی بیتھا کہ وہ دین و فد ہب میں فرق و تفاوت کو واضح کرے، لیکن جملہ اقتباسات پرویز، نہ صرف یہ کہ اس فرق کو واضح نہیں کرتے، بلکہ ان دونوں الفاظ کو ہم معنی اور ایک ہی منہوم کا حامل قرار دیتے رہے ہیں۔ اب مندرجہ ذیل اقتباس بھی ملاحظ فرمایے:

"اب تصور کیجے ایس حکومت کا جوخدا کی منکر ہو، ند ہب کی دشمن ہو، اخلاق کے لیے سم قاتل ہو، انسانوں کوقوم ووطن کے دائرہ میں مجبوس کرنے والی ہواور جس کا فد ہب اور نصب العین صرف رو فی اور مادی دنیا کی چندر وزہ خوش حالی ہو، اور پھر تصور کیجئے اسلام جیسے پاکیزہ اور مقدس فد ہب کا، جس کی بنیا وخدائے تعالی کا وجود ہو، جس کی اسلام جیسے پاکیزہ اور مقدس فد ہب کا، جس کی بنیا وخدائے تعالی کا وجود ہو، جس کا اسلام مکافات عمل یعنی آخرت کا عقیدہ ہو، جس کا ستون مکارم اخلاق اور تزکیئے نفس ہواور جو بہمہ وجوہ اس فدر کمل اور جامع ہوکہ دین اور دنیا کی سعاد تیں اس میں

اعلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء صفحہ ۲۸

جمع ہوگئی ہوں،اس پراشتراکی حکومت کی بدولت کیا گزرے گی۔''**0** آگے چل کر، پھر پرویز صاحب،''نمذہب'' کو،اسلام ہی کے مفہوم میں بطور'' وین'' پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' یہ بیں وہ وجوہ واسباب جومسلمانوں کوکا نگرس کی شرکت سے رو کتے ہیں اوران کو اپنی علیحدہ مرکزیت کے قیام کی طرف توجہ ولاتے ہیں ورنہ حریت علیمدہ مرکزیت کے قیام کی طرف توجہ ولاتے ہیں ورنہ حریت عمل اور استقلال حیات کا جذبہ مسلمان کا فدہب اور ایمان ہے اور وہ ہندو سے زیادہ آزادی کی اہمیت کو مجھتا ہے۔''

مسلمان جبتک ند به اسلام پرقائم ہوہ ایک انچ بھی جادہ ند بہ سے ادھرادھ نہیں مسلمان جب تک ند بہ اسلام پرقائم ہوہ ایک انچ بھی جادہ ند بہ سے ادھرادھ نہیں ہوسکتا ،اس لیے کہ وہ: ﴿ وَمَن لَّمُ يَحُکُمُ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَاُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ٥ ﴾ حصم خداوندی میں جکڑ ابواہے وہ بازار سیاست میں '' کچھلوا ور کچھ دو' کی بنیا د پرکوئی سودا بازی نہیں کرسکتا ،وہ یہ کہ کراپنے اصولوں مے مخرف نہیں ہوسکتا کہ ' سیاسی مسلمتیں بدلتی رہتی ہیں اور سیاست میں کوئی چیز حرف آخر نہیں' ۔اس کے زدید حرف آخر صرف قرآن وسنت کے احکام سیاست میں کوئی چیز حرف آخر میں خدایا رسول کا حکم آگیا وہاں:

''مسلمان اس مقام پر مجبور ہوجا تا ہے، فریق مقابل، اس کی مجبور کی کونہیں سمحقا اور
کہد دیتا ہے کہ ''ویکھوصا حب! ہم معاملہ کے تصفیہ پر آ مادہ ہیں، کیکن سیہ حضرت
عجیب قتم کے واقع ہوئے ہیں، اپنی کے جاتے ہیں، ان سے معاملہ طے کسے ہو،
بات تو جب ہو کہ پچھ ہم برطیس پچھ ہے گھیں۔ اسل سے ہے کہ سے اشحاد و مفاہمت
چاہتے ہی نہیں، یہ تو انگریزوں کے پھو ہیں، یہ تو جنگ آزادی کے راستے میں سنگ
گرال بن کے بیٹے رہنا چاہتے ہیں'' مسلمان سیسب پچھ سنتا ہے اور متعجب ہوکررہ
جاتا ہے کہ یا اللہ! میں نے وہ کون می خطا کی ہے جواس قتم کی سب وشتم کا نشانہ بنایا
جار ہا ہوں، وہ صرف اتنا ہی کہتا ہے کہ ''جمائی! بید میرے نہ جب کا معاملہ ہے، میں

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء، صفحہ ۲۹

اس میں بجورہ بے بس ہوں' تو اس پر پھرایک شور بلند ہوجا تا ہے کہ' لوجھی اب کوسل کی نشتوں میں بھی فد ہب آ گھسا، بندے ماتر م کا گیت بھی فہ ہی مسئلہ بن گیا، اور ہندی کا جھڑ ابھی دین کا معاملہ ہوگیا'' ہسلمان پھر سیسب پچھسنتا ہے اور کہنے والوں کا منہ تکتارہ جا تا ہے اور سوائے اس کے پچھنیں کہ سکتا کہ: یا رب! وہ سمجھ ہیں نہ سمجھیں گے مری بات دے اور دل اکلو جو نہ دے مجھ کو زباں اور

الہذا برادرانِ وطن جب تک مسلمان کی اس مجوری کونہیں سمجھیں گے، ملکی معاملات نہیں سلجھ سکتے ، جب تک انہیں اس بات کا لیقین نہیں آ جائے گا کہ ایک مسلمان کے لیے پولنگ اسٹیٹن پر جا کرضیح ووٹ دینا بھی ایسا ہی نہ بہی فریضۂ مقدس ہے جیسا کہ نماز پڑھنا۔ سیاسی مسائل کے اختلافات کا کوئی حل تجویز نہیں ہو سکے گا۔ اس وقت ہم ایک نشست میں اتنا تو نہیں کر سکتے کہ اسلام کے جملہ عناصر ترکیبی کوسا منے لاکر ہم ایک نشست میں اتنا تو نہیں کر سکتے کہ اسلام کے جملہ عناصر ترکیبی کوسا منے لاکر سے بتا دیں کہ بساط سیاست کے جن جن گوشوں کو ہندوخالص دنیاوی اور ملکی مسائل سمجھتا ہے وہ مسلمان کے زد کے عین دینی اور نہ بی معاملات ہیں۔ " • اس مقالہ میں آ کے چل کر ، یہ قتباس بھی موجود ہے :

"میں ویکھنا ہے کہ مٹر جناح نے جو پھے کہا ہے وہ ان کا اپنا ذاتی خیال ہے، یادہ بحثیت مسلمان، نہ ہب کی روسے ایسا کہنے اور کرنے پر مجبور ہیں۔ اگر تو وہ ان کا اپنا خیال ہے تو اس میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے لیکن اگر وہ ' خیال' 'نہیں بلکہ قرآن کیم کا خیال ہے تو اس میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے لیکن اگر وہ ' خیال' نہیں بلکہ قرآن کیم کا سے تو پھر تو جب تک ایک شخص اپنے آپ کومسلمان کہتا ہے، وہ اس بنیا دی اصول سے ایک اپنے بھی ادھر ادھ نہیں ہے سکتا، ساری دنیا اس کی مخالفت کرے، اے فرقہ پر ست کے، ضدی قرار دے، ' نفدار وطن' اس کا نام رکھ، جو جی میں آئے کہتی جائے، وہ فیصلے میں تبدیلی تو ایک طرف، تبدیلی کا خیال تک بھی نہیں لاسکتا۔' ع

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ و صفحهٔ ۵

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء بصفحه ۵۱،۵

چند صفحات کے بعد، اس مقالہ میں، یوالفاظ بھی موجود ہیں:

"مسلمان فی ذات ایک مستقل قوم ( Nation ) ہے اور بیکسی مخلوط قوم ( Nation ) ہے اور بیکسی مخلوط قوم ( Nation ) کا جزوین بی نہیں سکتے۔ مذہباً بیناممکن ہے، بیہ جب تک مسلمان رہے گا، ایک قوم، ایک جماعت کی حیثیت سے رہے گا، جب سی مخلوط قوم میں جاکر مل جائے گا، اسلام کے دائر ہے ہے باہر چلا جائے گا۔" •

آ گے چل کر، کانگری کے متعلق (جو ہندوؤں اور بعض مسلمانوں پرمشمنل، بھارت کی سیاسی یار ٹی تھی )، بیواضح کیا جاتا ہے:

"اسلام کے زویک چونکہ سلم یاغیر سلم کی مخلوط جماعت کا تصور ہی باطل ہے،اس کے سلمانوں کے نزدیک بیر جماعت غیر سلموں کی جماعت ہی رہے گی، مسلمان ایسا سیحنے،الیاماننے اورالیا کہنے پر،اپنے فدہب کی روسے مجبورہے،اس میں نہیں سیاسی مصلحت کو خل ہے، نہی ذاتی رائے کو۔" •

یہ جملہ اقتباسات، اس امر پر کھلی کھلی دلیل ہیں کہ قیام پاکستان سے قبل، دین سے مرادون کی کھو تھا جے دین کہا جاتا ہے، دین اور کھو تھا جے دین کہا جاتا ہے، دین اور فہ بہد دونوں باہم متراوف اور ہم معنی الفاظ تنے، اور اسلام کے لیے دونوں الفاظ کا استعال خود پرویز صاحب کی تحریوں میں پایا جاتا ہے، اُن دنوں ، وہ ، اسلام کے لیے دین اور فہ ہب پرویز صاحب کی تحریوں میں پایا جاتا ہے، اُن دنوں ، وہ ، اسلام کے لیے دین اور فہ ہب (دونوں الفاظ) کا استعال نہ صرف یہ کہ جائز سمجھا کرتے تنے بلکہ عملاً ان دونوں کا اطلاق ہمی کیا کرتے تنے بلکہ عملاً ان دونوں کا اطلاق ہمی کیا کہ دین کی اور چیز کا نام ہوا کہ دین کی اور بی شے کو کہتے ہیں۔ پھر دین و فہ ہب کی یہ تفریق طے کر ڈالنے کے بعد ، فہ ہب کے لفظ کا اطلاق ، ان تعلیمات پر بالالتزام کیا جانے لگا جو اسلام کے حوالے سے علا کرام پیش کیا کرتے ہیں اور دین کا لفظ ، انہوں نے خودا ہے بیان کردہ تصورات واعمال کے لیخصوص کردیا ، کرتے ہیں اور دین کا لفظ ، انہوں نے خودا ہے بیان کردہ تصورات واعمال کے لیخصوص کردیا ، علیا امت کے پیش کردہ دین کو دین کو نام سے مطعون کرنے کا پیڑا اٹھایا ، اورخودا ہے علیا امت کے پیش کردہ دین کو در پین کو در کا دین کی میازش ''کے نام سے مطعون کرنے کا پیڑا اٹھایا ، اورخودا ہے علیا امت کے پیش کردہ دین کو در کے خودا ہے نام سے مطعون کرنے کا پیڑا اٹھایا ، اورخودا ہے علیا امت کے پیش کردہ دین کو در کو در کین کو بیٹوں کا دین کا نواز میں کو در کو در کے نام سے مطعون کرنے کا پیڑا اٹھایا ، اورخودا ہے علیا امت کے پیش کردہ دین کو در کو در

<sup>،</sup> جولا ئي ١٩٣٨ء ، صفحه ٧ 🕝 طلوع اسلام، جولا ئي ١٩٣٨ء ، صفحة ٧

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۸ء، صفحه ۵۷

بیان کردہ ندہب کو'' قرآنی دین' کے طور پرسراہنے گئے، اس طرح دین اور ندہب کے دونوں الفاظ میں معنوی مغائرت بیدا کرتے چلے گئے۔ پھر بڑی بلند آ ہنگی کے ساتھ انہوں نے بیہ اعلان کرڈالا:

'' حقیقت یہ ہے کہ ندہب کا لفظ ہی غیر قرآنی ہے، قرآن نے یہ لفظ کہیں استعال نہیں کیا، قرآن نے یہ لفظ کہیں استعال نہیں کیا، قرآن نے مسلمانوں کو ندہب نہیں دیا، دین عطافر مایا ہے، اور دین کے معنی آج کی اصطلاح میں نظام معاشرت (Social Order) یا نظام مملکت (System of State) ہیں۔''•
نظام مملکت (System of State) ہیں۔''•

اس صفحہ پرینچ حاشیہ میں پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اہل مغرب، قرآنی زندگی سے داقف نہیں تھے، اس لیے انہوں نے اسلام کے لیے بھی (Religion) کا لفظ اختیار کیا۔"

چونکه ند بهب (Religion) کالفظ الل مغرب نے اختیار کیا تھا، اس لیے پرویز صاحب نے بؤی ذہانت اور فطانت سے کام لیتے ہوئے ، اس لفظ کوعلا کرام کی طرف منسوب کردیا بلکه ان کے لیے خصوص کردیا اور اپنے لیے دین کالفظ اختیار کرلیا، اور پھرعلا پر بیط خرکر ناشروع کردیا کہ'' ند بہ کالفظ ہی غیر قرآنی ہے'' اور خودیہ بات بھول گئے کہ طلوع اسلام کے ہر شارہ کے سرور ق کی پیشانی پر،'' نظام ربوبیت'' کا جولفظ کھاجا تا ہے وہ کون ساقرآنی لفظ ہے، کین: طفیر کی آنکھوں کا تکا، تجھ کوآتا ہے نظر دیکھ اپنی آنکھ کا، غافل! فرا شہتر بھی! غیر کی آنکھوں کا تکا، تجھ کوآتا ہے نظر دیکھ اپنی آنکھ کا، غافل! فرا شہتر بھی! ایک اور مقام پر، دین اور فد بہب میں، (اپنے خودساختہ) فرق و تفاوت کی وضاحت، ان الفاظ میں کرتے ہیں:

"قرآن کریم کو بیجھنے کے لیے" ند بب" اور" دین" کے بنیادی فرق کا سامنے رکھنا بھی ضروری ہے، اسلام دین ہے، ند بہب نہیں ۔ ند بہب سے مفہوم بیہے کہ انسان، خدا کے ساتھ، اپنا پرائیویٹ دشتہ جوڑے، اپنی نجات کی فکر کرے، اس کے لیے خدا

اللوع اسلام، فروري ۱۹۲۰ء، صفحه ۱۳

کی'' پرستش'' کرتارہے۔ باتی رہے دنیاوی اموراوراجتاعی مسائلِ حیات ، سوانہیں اپنی صوابدید کے مطابق خود حل کرے، ند بہب کا ان سے پچھ واسط نہیں۔اس کے بر مکس ، دین سے مقصود میرہے کہ:.....'\*

حقیت بیہ کہ اس اقتباس میں 'ن نہ ب' کا جوتصور پیش کیا گیا ہے، وہ اہل مغرب کا تصور ہے، جب بیا کہ خود پرویز صاحب کو بھی تسلیم ہے، اسلام کا تصور ،خواہ اسے دین کہیے یا نہ ب، وہ بی ہے جو قرآن و سنت پر بنی نظام معاشرت یا نظام مملکت کہلاتا ہے اور جے متحدہ ہندوستان میں خود پرویز صاحب بھی اور مولا نا مودود دی بھی پیش کیا کرتے تھے، البتہ پاکتان بننے کے بعد، پرویز صاحب نے اسلام کو (i) بنی پرقرآن و سنت کہنے کی بجائے ، فقط قرآن ہی پر اساس پذیر کہنا شروع کیا اور (ii) پھر اسلام کے لیے لفظ دین کو اپنی خودساختہ تشریحات کے لیے خاص کر لیا ،کین مولا نا مودود دی گئے ترآن و سنت پر بنی نظام حیات کو ، (خواہ دین کہا یا ند ب ) اسلام ہی قرار دینے کی روش کو برقرار رکھا۔ ملاحظہ فرما ہے ، ان کا ایک اقتباس ، جس میں وہ 'نہ ہب کا اسلام ی تصور'' کے زیرعنوان ، فرماتے ہیں :

''محمہ یلئے آیا جس فرض کے لیے بیسے گئے وہ اس کے سوا کچھ نہ تھی کہ مذہب کے اس جاہلی تصور کو مٹاکر ایک عقلی وفکری تصور پیش کریں اور صرف پیش ہی نہ کریں بلکہ اس کی اساس پر تہذیب و تدن کا ایک مکمل نظام قائم کر کے ادر کا میا بی کے ساتھ چلا کر دکھا دیں۔ آپ نے بتایا کہ ندہب قطعاً بے معنی ہے اگر وہ انسان کی زندگی کا محض ایک شعبہ یاضم مہہ ہے، ایسی چیز کو دین و فدہب کے نام سے پیش کرنا ہی غلط ہے، حقیقت میں دین وہ ہے جو زندگی کا ایک جزنہیں بلکہ تمام زندگی ہو، زندگی کی روح اور اس کی قوت محرکہ ہو، فہم و شعور ادر فکر ونظر ہو، سے وغلط میں امتیاز کرنے والی کسوٹی ہو، زندگی کے ہر میدان میں ہر ہر قدم پر راہ راست اور راہ ی کے در میان فرق کرے دکھائے، راہ کے جے در میان فرق کرکے دکھائے، راہ کے جے بیائے، راہ راست پر استقامت اور پیش قدمی کی

طلوع اسلام ، اگست ۱۹۲۱ ء ، صفح ۲ ک

طاقت بخشے، اور زندگی کے اس لامتنائی سفر میں، جو دنیا سے لے کر، آخرت تک مسلسل چلا جار ہاہے، انسان کو ہر مرحلے سے کامیا بی وسعادت کے ساتھ گزاردے۔
اس ندہب کا نام اسلام ہے، یہ زندگی کاضمیمہ بننے کے لیے نہیں آیا، بلکہ اس کے آنے کا مقصد ہی فوت ہو جا تا ہے اگر اس کو بھی پرانے جا بلی تصور کے ماتحت ایک ضمیر ہئزندگی قرار دیا جائے، یہ جس قدر خدا اور انسان کے تعلق سے بحث کرتا ہے، اس قدر انسان اور ساری کا کنات کے تعلق سے بھی اس کے آنے کا مقصد، انسان کو اس حقیقت سے آگاہ کا کنات کے تعلق سے بھی ۔ اس کے آنے کا مقصد، انسان کو اس حقیقت سے آگاہ کرنا ہے کہ تعلق سے بھی ۔ اس کے آنے کا مقصد، انسان کو اس حقیقت سے آگاہ کرنا ہے کہ تعلق و برگا نہیں کرنا ہے کہ تعلق و برگا نہیں کرنا ہے کہ تعلق و برگا نہیں کہ کہ کو عہدے مر بوط اور مرتب اجزاء ہیں اور ان کی صبح ترکیب ہی پر انسان کی فلاح کا مدار ہے۔ ' •

الغرض،اسلام کوخواہ دین کہا جائے یا نہ ہب، وہ پوری زندگی پرحاوی نظام فکر عمل کا نام ہے۔ اب مولا نامودودیؓ کا ذکر آ گیا ہے، تو' دمفکر قرآن' صاحب کے چند تضاوات،ان کے حوالہ ہے بھی ملاحظہ فرمالیجے:

مزاج پرویز کاایک خاص پہلو:

بعض لوگوں میں سیکزوری پائی جاتی ہے، کہ وہ محبت یا نفرت کے ہر دوجذبات سے مغلوب ہوکر، افراط و تفریط کی انتہائی حدول کو پہنچ جاتے ہیں۔ ایسے لوگ، عقیدت و محبت میں کسی کی حمایت پرائز آئیں، توحد اعتدال سے متجاوز ہوجاتے ہیں، نفرت وعداوت میں شدت پیدا ہوئی تو دوسری انتہا کو گڑھک گئے، کسی سے خوش ہوئے تو اسے آسان پر چڑھا دیا، بگڑ بیٹھے، تو اُسی کو تحت الثری میں بھینک دیا۔ اگر ایک طرف، انہیں، کسی بخیل و نجوس فرد کو جاتم طائی پر، اور کسی بردل و ڈریوک شخص کورستم و سہراب پر فضیایت دینے میں کوئی تامل نہیں ہوتا، تو دوسری طرف، کسی سے دینے پہنچ جائے، تو اس کی پاکیزہ زندگی پر دھبہ لگانے، اس کی عزت پرخاک ڈالنے، اور اس

<sup>•</sup> تحريك آزاديُ هنداورمسلمان،جلداول بصفحه ١١٠،١١٩

کے حسب ونسب پرطعن کرنے میں بھی ذرا شرم محسوں نہیں ہوتی ۔ اپنی ممدوح شخصیت میں ، اُنہیں وہ خوبیال نظر آتی ہیں جن کا سرے سے کوئی وجود ہی نہیں ہوتا الیکن اپنی مبغوض ہستی کے فضائل و کمالات بھی نگاہوں ہےاوجھل رہتے ہیں۔حقیقت یہ ہے کہ ہمارے''مفکرقر آن' جناب پرویز صاحب،ایک ایسے ہی غیرمتوازن اور جذباتی انسان تھے۔انہیں،اگرایک طرف، قائداعظم کی ذات میں، بیفرضی اورخودساختہ خوبیاں دکھائی دیتی ہیں، کہانہوں نے'''اسلام کی روح کو بمجھنے کے لیے پوری عرق ریزی ہے کام لیا تھا''اوروہ'' قر آن کریم کے حقائق پر غائز نگہی'' کا وصف رکھتے تھے، اور بیر کہ'' قرآنی حقائق اور اصول واقدار، اُن کے قلب کی گہرائیوں میں اُتر ہے ہوئے تھے''،اورطلوع اسلام نے'' قرآنی بصیرت کے نیج سے، ہرایک کوان سے کمتر یا یا تھا'' تو دوسری طرف،سیدابوالاعلیٰ مود ودیؓ کے واضح کمالات،نمایاں اوصاف جلیلہ،شاندارخو بیاں،اور علمی فضائل ، پرویز صاحب کی نگاہ سے قطعی طور پر اوجھل تھے۔انہیں مولانا مودودیؓ کی ذات میں،صرفعیوب ونقائص ہی نظرآ یا کرتے تھے،جنہیں وہ بار بار،اعادہ وتکرارِ بسیار کے ساتھے، مختلف پیرابوں میں،متفرق اسالیب دانداز میںخوب اچھالا کرتے تھے،اور یہ کہا کرتے تھے '' یٹھیک ہے کہ ہم مودودی صاحب کونیدین کاعالم مانتے ہیں، نیکوئی مفکر \_'' 🏚 كىكن ايك ز مانەتھا كە:

یمی دل سوز ہے جو رہ چکا ہے دل نشیں برسوں

یهی مولانا مودودیؒ ، جنهیں آج پرویز صاحب، ''نه دین کاعالم مانتے ہیں، نه کوئی مفکر''، مجھی ان کی ممدوح وتحبوب ہستی تھے، اور جب تک پرویز صاحب، ان سے بگزنہیں بیٹھے تھے، وہ، خوداُن کے اوران کے مجلّہ ترجمان القرآن کے متعلق کھا کرتے تھے

"ترجمان القرآن، ایک مابانه مجلّه ہے، جو چیسال سے سلسل اسلام کی سیح ترجمانی اور قرآن عکیم کی حکیمانه دعوت کی نشر و تبلیغ کر رہا ہے۔ جن لوگوں کو مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ کی فکری اور اسلامی صلاحیتوں کاعلم ہے، اُن کے لیے بس بیکہنا، ی

طلوع اسلام، جون ۱۹۵۳ء صفحه: ۲

كافى ہےكة آپ مى ترجمان القرآن كے مدير اعلى بير فدا تعالى فے مولانا موصوف کو، اس زمانہ میں اسلام کی خدمت اور ملت کی تجدید کے لیے بہرہ وافر عطا فرمایا ہے، اور وہ شرح صدر، وہ اسلامی بصیرت اور تفقہ فی الدین دیا ہے، جومغر لی الحاد کے دور میں ہر چیز کا صحیح ادراک کر کے، قرآن کریم کی روشی میں، ہر مرض کا ترياق مهياكرتا ہے، ترجمان القرآن كا موضوع، قرآن عكيم ہے، أيك طرف وہ قر آ نِ حکیم کی روشی میں تاریک دلوں کومنور کر رہاہے، اور دوسری طرف، فرنگی اور مغربی الحاد کے خلاف مسلسل جہاد کر کے مغربی فلسفہ کارعب دلوں سے نکال رہاہے۔ قرآن کریم کومنشاء الٰہی کےمطابق صحیح سمجھنا منجح اصولوں پراس کی نشر واشاعت کرنا،اسلام کےخلاف باطل سرچشموں کا پیۃ لگانا،اوران کوعقل سلیم کی جست سے بند کرنا، اسلام کے مقابلہ میں بڑی سے بڑی مخالفت سے مرعوب نہ ہونا، ذہنیتوں میں یکسرانقلاب بیدا کر دینا،اور وقت کی مناسبت سے جملہ مشکلات کاحل،قرآن کریم ہے پیش کرنا وغیرہ وہ خصوصیات ہیں، جو بحد اللّٰدرسالہ تر جمان القرآن کو حاصل ہیں۔ ہندوستان میں آج کل سیاست کے نام پرمسلمانوں میں جو گراہی یصیلائی چارہی ہے،مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اس سے غافل نہیں ہیں اور کتاب و سنت کی روشنی میں مسلمانوں کی سیاسی راہنمائی بھی فرما رہے ہیں۔اس رسالہ کا مطالعہ، ہرخیال کےمسلمانوں کے لیےاز بس ضروری ہے،خصوصاًان تعلیم یافتہ اور روثن خیال مسلمانوں نے لیے جوفلے کے جدیدہ، سائینس اور مغربی حکماء کی وانش فروشیوں سے مرعوب ہو بھے ہیں، اور جنہوں نے مذہب کوعفل ودانش اور تق کے خلاف سمجھ لیا ہے۔ کالج اور یو نیورسٹیوں کے طلبہ اور اساتڈہ کواس رسالہ کا مطالعہ سب سے پہلے کرنا جاہیے، بلحاظ نصب العین اور مسلک، ترجمان القرآن اور طلوع اسلام کوایک ہی اصل کی دوشاخیں سجھئے۔" 🕈

<sup>🟚</sup> طلوع اسلام، جولا ئی ۱۹۳۸ء بصفحة ۲۸

مًا ابعد اليوم من الأمس: .... پرويز صاحب كآج اوركل مين كس قدر بون بعيد اور تفاوت ِشدید ہے کل تک وہ ، جس مخص کو تفقہ فی الدین ، اسلامی بصیرت ، شرح صدر ، اسلام کی سیح تر جمانی اور اس کی سیح خدمت کرنے، قر آن کریم کی روشن میں ہر مرض کا تریاق مہیا كرنے ، اور أو رقر آن سے تاريك دلول كومنوركرنے ير ، خراج تحسين پيش كرر ہے تھے، آج وہ، أس فخص كے متعلق بيفتوى داغية ہيں:

"بیصاحب قرآنی حقائق وتصورات کی ابجدتک ہے لابلد ہیں۔" •

کل تک، جس هخص کو''اللہ تعالیٰ نے اسلام کی خدمت اور ملت کی تجدید کے لیے بہر ہُ وافرعطا فر مایا''تھا، آج ؤ ہی شخص، پرویز صاحب کے نز دیک،اسلام کومنح کرنے کی سازش کا

" پاکتان کا خطهٔ زمین ، اس عظیم مقصد کی تجربهگاه بننے کے لیے حاصل کیا گیا تھا، لیکن اے ہاری سوختہ بختی کہیے کہ یہاں بھی اس قتم کی سازش کارفر ما ہوگئی جس قتم کی سازشوں نے اسلام کے تابندہ چبرے کومنٹے اور حضور کی سیرت تابدار کو (معاذ الله) داغ دار کیا تھا۔اس سازش کے بانی ہیں، ابوالاعلی مودودی صاحب ، 🗨 كل تك متحده مندوستان مين، جو شخص، "قر آن تكيم كي حكيما نه دعوت كي نشر وتبليغ كرر ما" تھا، آج وٰہی شخص، ' مفکر قرآن' کے نزدیک، اُن لوگوں میں شامل ہے، جنہیں ، قرآن مجید سے

''قرآن کے تونام سے ان حضرات کوچڑ ہے، کیوں کہاس سے ان کارچایا ہواسارا کھیل ختم ہوجا تاہے،ان لوگول کوقر آن کے نام سے س قدر چڑہے،اس کا اندازہ،

ایک واقعہ ہے لگا ہے۔

كل تك، جوفض ابواب فتنه الن باطل و وعقل سليم كى جحت سے بندكرر ما " تها،اور و بوى

<sup>📭</sup> طلوع اسلام، مارچ ۱۹۷۷ء، صفحه ا۳

طلوع اسلام، مارج ۱۹۷۷ء، صفحه ۱۲

طلوع اسلام، جنوري ۱۹۸۳ء ، صفحه ۳۳

سے بڑی خالفت ہے بھی مرعوب نہیں' ہوتا تھا، اور'' ذہنیتوں میں یکسرانقلاب پیدا کررہا'' تھا، آج اس کے متعلق، بیاعلان کیا جاتا ہے:

'' اُن کا وا حد مشن نفرت پھیلا ناہے۔'' 🌣

مولانا مودودیؒ کے بارے میں ، ' مفکر قرآن' (یا طلوع اسلام) کے کل کے اور آج کے متفاد بیانات، اور پھران میں پائے جانے والے لب ولہجہ کو دیکھ کر، ہرخض، پرویز صاحب کی جذباتی اور غیر متوازن شخصیت کا اندازہ کرسکتا ہے۔ اور پھر حقد وحسد، کینہ وعناد اور مخالفت و عداوت اس پرمتزاد ہے۔ اس دقت بے ساختہ میر ہے سامنے، یہودی مزاج کومبر بمن کرنے والا وہ واقعہ آرہا ہے، جس میں ایک یہودی عالم، حضرت عبداللہ بن سلام، خدمت نبوی میں اسلام قبول کرتے ہیں:

" بہودایک افتر اپرداز قوم ہیں، اور میں عالم ابن عالم اور رئیس ابن رئیس ہول،
آپان کو کلا کرمیری نسبت دریافت کیجے، لیکن میرے مسلمان ہوجانے کی خبر نہ
دیجے گا۔ آنخضرت مشکھ آنے ہے دیود کو طلب فر ماکر اسلام کی دعوت دی، اور پوچھا
کہ عبداللہ بن سلام کون شخص ہیں؟ بولے، ہمارے سردار اور سردار کے بیٹے ہیں۔
فر مایا، وہ مسلمان ہو سکتے ہیں؟ جواب ملا بھی نہیں۔ حضرت عبداللہ بن سلام، مکان
کے ایک گوشہ میں چھے ہوئے تھے۔ آنخضرت مشکھ آنے اواز دی، تو کلمہ پڑھتے
ہوئے باہر نکل آئے، اور یہود یوں سے کہا " ذرا خداسے ڈرو، تہمیں خوب معلوم
ہوئے باہر نکل آئے، اور یہود یوں سے کہا" ذرا خداسے ڈرو، تہمیں خوب معلوم
ہوئے باہر نکل آئے، اور یہود یوں سے کہا" ذرا خداسے ڈرو، تہمیں خوب معلوم
ہوئے باہر نکل آئے، اور یہود یوں سے کہا" ذرا خداسے ڈرو، تہمیں خوب معلوم
ہوئے ، اور بایں ہمدایمان لانے برتم آ مادہ نیں
انہوں نے غصہ میں کہا کہ" تم مجمولے ہو، اور ہماری جماعت کے بدترین شخص ہو،
انہوں نے غصہ میں کہا کہ" تم مجمولے ہو، اور ہماری جماعت کے بدترین شخص ہو،
اور تہماراباب یکی بدتر تھا۔" ع

پرویز صاحب نے، ماشاء الله، طابق النعل بالنعل، قوم یہود کی پیروی کرتے ہوئے

<sup>🐧</sup> طلوع ا مام ، جنوري ١٩٧٧ء ، صغير الصحاب ، ج ٥ سير الصحاب ، ج ٥ سير الصار ، دوم ، صغير ٢٣٦

91

تَشَابَهَتُ قُلُوبُهُمُ كَاواضِ تصور پیش كى ہے۔

تضادات پرویز، قیام پاکستان کے بعد: مروفض جہنالیان ہیں میرکہ قرین کا دہال

مروه فخص، جوخالی الذبن موکر، قرآن کامطالعه، طلب مدایت کی نیت سے، نه که الثاقرآن کوہدایت وینے کی غرض ہے کرتا ہے،اپنے اظہار مافی الضمیر میں تضادات وتنا قضات سے بالاتر ہوتا ہے، گمروہ شخص ، جس کے قلب و د ماغ پر ، وقت کی غالب لیکن محدانہ تہذیب کے افکار و نظریات مستولی ہوں ،اوروہ غیراسلامی ثقافت کےاصول واقد ارکی د ماغی اسیری اور ذہنی غلامی کا شکار ہو، وہ اگر قرآن کا مطالعہ کرتا ہے، تو قدم قدم پر ، قرآنی اور غیر قرآنی تدن کے اقدار واطوار میں مغائرت بلکہ تصادم یا تا ہے۔ چونکہ اس کے دل و دماغ میں غیر اسلامی افکار واقد ار راسخ ہوتے ہیں،اس کیے وہ کوشش کرتا ہے کہاس کے قلبی معتقدات اور قر آنی نظریات میں ہم آ ہنگی پیدا ہوجائے، اس تک و دومیں بہمی وہ ایک طرف ارسکتا ہے، اور بھی دوسری طرف ۔ اور بہی روتيه اس كے تضاوات وتنا قضات كوجنم ديتا چلا جاتا ہے، شہنشا و تضاوات اور رئيس تنا قضات، " مفكر قرآن " جناب پرويز صاحب كوجم اى كيفيت مين مبتلايات بين \_ زير بحث تضاداتي امور کاتعلق،خواہمنصب نبوت ورسالت ہے ہو، یا تاریخی حقائق ہے،قر آن کے ترجمہ ومفہوم ہے ہو یااس کی تفسیروتاویل سے،اصول فقدسے ہویا تاریخ فقدسے، ہرمعاملہ میں ومفکر قرآن 'صاحب نے تضادات و تناقضات کے ریکارڈ قائم کر دیئے ہیں۔ یہ جملہ تضادات، اس شخص کی نگاہ ہے مستور و مخفی نہیں ہیں جس نے قیام پاکستان سے قبل سلسلۂ معارف القرآن کی ہرکڑی اور طلوع اسلام کے ہر شارہ کا تقابلی مطالعہ، ان کی بعد کی نگار شات کوسامنے رکھتے ہوئے کیا ہو۔ 1962ء سے قبل اور بعد میں ، ان کے بدلتے ہوئے نظریات کے باعث ، پیدا ہونے والے تنا قضات و تضادات کی بعض مثالیں میلے گزر چکی ہیں،اب چندوہ امثله ملاحظہ فرمایے،جن میں تصادات کا ما خذ، ١٩٢٧ء كے بعد كى نگار شات پرويز ہيں:

ىپىلى مثال:اشتراكىت بمقابلەمىرماپەدارانەنظام:....جىشخض كادل،كىي سے شق و

عبت میں اور کسی سے نفرت و عداوت میں حداعتدال سے متجاوز ہوجائے، تو اس کی ایک سے مذموم محبت اور دوسر سے سے شدید نفرت، بھی اس کی زبان سے کلمہ میں برآ مذہبیں ہونے دیں۔
ایسے شخص کا قلب در ماغ مداری کی ایسی پٹاری بن جا تا ہے جس میں تضادات و تناقضات کا وافر ذخیرہ ہرونت موجود رہتا ہے، اور وہ حسب ضرورت (یا بقول پرویز صاحب، '' نظریئے ضرورت' کے تحت ) جس وقت جو چیز چاہتا ہے، پیش کردیتا ہے۔ ٹھیک یمی کیفیت''مفکر قرآن' جناب چوہدری غلام احمد پردیز صاحب کی تھی ، وہ ایک مقام پر، اشتراکیت کو، جے انہوں نے قرآنی ٹھیہ گاکر، قرآن کا معاش'' نظام ربوبیت' قرار دے رکھا تھا، خراج شخسین پیش کرتے ہوئے ،
انسانیت کے لیے آئی رحمت قرار دیے ہیں:

''اس نظام کے متعلق بدلائل دشواہد بتایا جار ہاہے کہ بیسر مابید دارانہ نظام کے مقابلہ میں انسانیت کے لیے آیا رحت ہے، (اور بیدواقعہ بھی ہے۔)''•

اورایک دوسرےمقام پر، جہال'' نظریہ ضرورت' کا تقاضامعکوس ہوجاتا ہے، وہاں، وہ، بیفر ماتے ہیں:

> ''سوشلزم، نظام سر مامیدداری سے بھی بدتر قرار پا تا ہے۔''**©** س

اورا گلے ہی صفحہ پر پھراس کا اعادہ، یوں کرتے ہیں:

''سوشلزم کا نظام، نظام سرمایدداری سے بھی بدتر نتائج بیدا کرتا ہے۔'' کس کا یقیں سیجئے، کس کا یقیں نہ سیجئے لائے ہیں ہزم ناز سے،لوگ خبرالگ الگ یہاں اسی تضادکا ایک ادر پہلو بھی قابل غور ہے، ادپر، پرویز صاحب کی کتاب'' نظام ربوبیت''سے بیا قتباس دیا گیا ہے کہ سرماید دارانہ نظام کے مقابلہ میں، اشتراکیت کا نظام، انسانیت کے لیے آیئے رحمت ہے، اورخود' مفکر قرآن' نے بھی، بین القوسین، بیا کہہ کرکہ'' اور بیہ

طلوع اسلام ، جنوری ۱۹۲۷ء صفیه ۵۸ \_ نظام ر بوبیت ، صفیه ۳۹۸

<sup>🐞</sup> طلوع اسلام ، جنوري ۲ ۱۹۷ م صفحه ۵

<sup>🐠</sup> طلوح اسلام ، جنوری ۲ ۱۹۷ ء ، صفحه ۵

واقعہ بھی ہے' اس کی تقیدیق وتصویب کی ہے، یہ بات قار ئین کے لیے موجبِ حیرت ہوگی کہ ''مفکر قرآن' نے اس کتاب کے ابتدائی صفحات میں، یہ بھی لکھا ہے کہ تحریکِ اشتراکیت: '' انسانیت کی سب سے بڑی دشمن ہے۔اس تصور سے میری روح کا نپ اٹھتی ہے کہا گریدنظام کہیں ساری دنیا پر مسلط ہوگیا تو اس سے وہ کس عذاب الیم میں جتلا ہو جائے گی۔''•

ابغورفر ما ہے ، ایک ہی کتاب میں ، اس کے ایک مقام پر ، اشتراکیت کوانسانیت کا سب سے بڑا دشمن قرار دیا گیا ہے ، اور دوسرے مقام پر ، اسے ، انسانیت کے لیے آئے رحمت کہا گیا ہے ، اور اس کتاب میں اور بھی کئی تضا دات موجود ہیں ، پھر لطف کی بات بیر کہ ایسی متضا دموا در کھنے والی کتاب کے متعلق ، پر ویز صاحب ہی کا پہنو گی ہے :

''تفناد'' تو تصنیف کا ایبانقص ہے کہ اگر کسی کتاب میں دوبا تیں بھی باہم وگر متضاد ہوں توعلمی طبقہ میں اس کتاب کا کوئی وقار ہی نہیں رہتا۔ 🍎

دوسری مثال: رسول طفی کا ختیارتشریع و تقنین .....حضور نبی اکرم طفی آیا خدا کی طرف سے مامورشارع اور قانون ساز تھے یانہیں؟ قبل اس کے کہ اس کا جواب دیا جائے، پہلے ایک لطیفہ من لیجے:

ایک گاؤں میں کسی پنچائتی نج کے سامنے فریقین مقدمہ پیش ہوئے۔ایک فریق نے بیان دیتے ہوئے جو پچھ کہا،اس پر نج صاحب نے صادکرتے ہوئے فرمایا ''تم ٹھیک کہتے ہو'۔ جب دوسر نے فریق نے بیان دیتے ہوئے،اپند مقابل کے بالکل الٹ موقف پیش کیا، تب بھی نج صاحب کے یہی الفاظ تھے''تم بجا کہتے ہو۔'' ۔۔۔۔۔اس پر جیران ہوکر موجود لوگوں نے کہا کہ' سے موقف کو درست اور بجا قرار دیا، حالاں کہ دونوں کے موقف باہم متضاد اور متناقض ہیں'۔ نج صاحب نے اسی لب ولہجہ میں برجت جواب دیا''تم بھی ٹھیک کہتے

<sup>-97</sup> 

<sup>🐧</sup> نظام ربوبيت ، صفحة ٢٦ 🔸 🏓 طلوع اسلام ، جون ١٩٥٨ ء صفحة ١٠

ہمارے دمفکر قرآن کی بھی بالکل یہی کیفیت ہے۔ '' ایک مقام پر، قائد اعظم ،محم علی جناح صاحب، پیفر ماتے ہیں:

"رسول اكرم الطيطيع عظيم صلح تقيم ظيم ترين را بهنما تقيم واضع قانون تقيم" • " • " درسول اكرم الطيطيع في انون تقيم " • " • " • " • المدينة والمعلم عظيم ترين والبنما تقيم المدينة والمعلم المعلم المعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المعلم المدينة والمعلم المدينة والمعلم المعلم المعلم

اور دوسرے مقام پرایک ریٹائر ڈجسٹس بی زیڈ کیکا ؤس ، پیکھتے ہیں: دور ل کی میں پیسیلز کردیں میں الدین اور ان کی کا اختراز نہیں تھا۔''

اور ہمارے' دمفکر قرآن' صاحب، دونوں کو'' بجاارشاد فرماتے ہو'' کی سندعطا فرماتے ہو' کی سندعطا فرماتے ہو۔ ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اوران کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اوران کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اوران کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اوران کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو (تر دیدا نہیں) بلکہ تائیداً ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو ان کرنے ہوئے ، دونوں کوخراج تنسین پیش فرماتے ہیں اور ان کی متضادعبارات کو ان کرنے کو نہیں کے دونوں کو نہیں کی ان کرنے کی متضادعبارات کو کر دیدا نہیں کی کہ تائیداً ہوئے کی دونوں کو کرنے کے دونوں کو کرنے کی دونوں کو کرنے کی دونوں کو کرنے کی دونوں کے دونوں کے دونوں کے دونوں کی دونوں کے دونوں کے دونوں کی دونوں کے دونوں کے دونوں کے دونوں کی دونوں کے دون

اور تحسیناً پیش فرماتے ہیں۔

تبسری مثال: معاویہ والنین چھی نولیس یا کا تب وی؟:.....حضرت معاویہ، کا تب وی جیسی مثال: معاویہ والنین چھی نولیس یا کا تب وی جیسی مثال: معاویہ والنین چھی اور؟ طلوع اسلام اس سوال کے دومتضا دجواب دیتا ہے۔ ایک مقام پر لکھتا ہے:

''امیر معاویہ والنین خودا کیے جلیل القدر صحابی تھے، ان کا شار، اُن کا تبان وی میں ہوتا ہے، من کو ﴿ سَفَو قِ بِحَوَامٍ بَوَرَةٍ ٥﴾ (خوش نولیس، شرافت کے جمعے، اور نہایت نیوکار) کے القاب سے خود قرآن نے یاد کیا ہے۔''

ایک دوسرےمقام پر، یہی طلوع اسلام، سیکھتا ہے:

«حضرے علی ذالنین کے مقابلہ میں امیر معاویہ زفائین (جوکسی زمانہ میں حضور کے خطوط لکھا کرتے خصاور جنہیں لوگوں نے ملطی سے کائپ وحی مشہور کردیا ہے ) کامیاب ہوگئے " \*\* چوتھی مثال: سلمان زلائین فارسی ، تاریخی شخصیت ؟ ......طلوع اسلام، صحابی رسول ،

حضرت سلمان فارس کی تاریخی شخصیت کاا نکار، بایں الفاظ کرتا ہے:

"اگر داعی صرف بنو ہاشم سے وابستہ رہتے تو روحِ ایران جلوہ ریز نہ ہوتی ، اور زنادقہ کا اصل مقصد فوت ہوجا تا،اس لیے ایک شخصیت،سلمان فاری کے نام سے،

طلوع اسلام ، جنوری ۱۹۷۸ و بصفیها

طلوع اسلام بفروری ۱۹۸۱ ، صفحی ۲۳ مارچ ۲۹۸۲ ، مسفی ۲۳

🐞 طلوح اسلام ، نومبر ۱۹۲۳ء صفحه ۵

طلوح اسلام، جون ۱۹۵۳ء صفحه ۹ سمقی ۱۹۵۳

احادیث کے ساتھ گھڑی گئی ، بیکوئی تاریخی شخصیت نہیں۔ 😷

اور پھر دوسرے مقام پر، انہیں نہ صرف ایک تاریخی شخصیت قرار دیتے ہوئے، بلکہ واجب الاحتر ام اور لائقِ تعظیم صحالی ُرسول مجہکر ہایں الفاظ، ان کا ذکر کرتا ہے:

''آ خرمیں ہم حضرت سلمان فاری چیسے مقترر و معظم صحابی کا قول نقل کر کے اس بحث کوشم کرتے ہیں۔''

## ایک وضاحت:

تیسری اور چوتھی مثال میں، جو تحریری تبوت پیش کیے گئے ہیں، وہ اگرچہ پرویز صاحب
کے الفاظ میں نہیں ہیں، کسی اور کی عبارات ہیں، لیکن ان کے متعلق طلوع اسلام (یا خود پرویز صاحب) نے کسی اختلافی رائے کو ظاہر نہیں کیا، اس لیے انہیں پرویز صاحب ہی کی طرف منسوب کیا گیا ہے، کیوں کہ خود اُن ہی کا ہے اصول ہے کہ کسی چیز کو بلا اختلافی نوٹ کے شائع کرنا، دلیلِ موافقت قرار پاتا ہے، چنا نچہ مولانا مودود کی کے ترجمان القرآن میں، جب مولانا امین احسن اصلاحی مرحوم کامضمون شائع ہوتا ہے، تو اس پرترجمان القرآن کی طرف ہے، اختلاف نہ کرنے اصلاحی مرحوم کامضمون شائع ہوتا ہے، تو اس پرترجمان القرآن کی طرف ہوئے، خود طلوع اسلام کی بناء پر، اسے ترجمان القرآن ہی کے موقف کی موافقت قرار دیتے ہوئے، خود طلوع اسلام نے ہے اصول، ان الفاظ میں پیش کیا تھا۔

'' بیمضمون مولانا امین احسن اصلاحی کا تھا، کیکن ترجمان القرآن نے بلا اختلافی نوٹ کے شائع کیا تھا۔''

ایک اورمقام پر،ای اصول تے مسک کرتے ہوئے ، یکھا گیا ہے:

" فروری ۱۹۴۲ء کے معارف (اعظم گڑھ) میں" علامہ حمید الدین فراہی اور علم حدیث 'کم تعلق، ان کے شاگر دمولوی امین احسن اصلاحی صاحب کا ایک مضمون شائع ہوا تھا، جس پرسیدسلیمان ندوی (مرحوم) نے کوئی اختلافی نوٹ نہیں ککھا تھا،

طلوع اسلام، اكتوبر ۱۹۹۱ء، صفحه ۱۳

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام ،نومبر ۱۹۵۳ء صفحه ۲۹

طلوع اسلام، مارچ ۱۹۲۳ء صفحه ۵

جس كامطلب يه كهوه بهي ان خيالات مضفق تحداده

مزید برآں، پرویز صاحب نے اپنی زندگی میں، طلوع اسلام کے'' لکھاڑیوں' پراس مجلّمہ میں لکھنے کے لیےصرف ایک شرط عائد کی تھی ،اوروہ بھی بقول طلوع اسلام:

''صرف اس پابندی کے ماتحت ، کہ جو کچھ لکھا جائے ، وہ ہماری بصیرت کے مطابق ،

قرآ في تعليم كم طابق مو، ﴿ وَمَا تَوُفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ ﴾ •

چنانچدان اقتباسات کاطلوع اسلام میں بلااختلافی نوٹ کے شائع ہوجاناہی اس بات کی پختہ ولیل ہے کہ پیطلوع اسلام کی قرآنی تعلیم اور پرویز صاحب کی قرآنی بصیرت کے عین مطابق ہیں، اس لیے ان اقتباسات کو طلوع اسلام یا جناب پرویز صاحب کی طرف منسوب کرنا کوئی بے جابات نہیں ہے، بالخصوص جب کہ پرویز صاحب، طلوع اسلام سے، خود اپنے تعلق کو نا قابل جابات نہیں ہے، بالخصوص جب کہ پرویز صاحب، طلوع اسلام سے، خود اپنے تعلق کو نا قابل انقطاع بلکہ لازم و ملزوم بھی قرار دیتے رہے ہیں۔

' جس طرح طلوع اسلام اورمحترم پرویز صاحب لازم وملزوم بین ، اسی طرح تحریک پاکستان اور طلوع اسلام کوایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا۔''

پانچویں مثال: صدر اول کاتحریری ریکارڈ:

"دمفکرقرآن"، جناب چودهری غلام احد پرویز صاحب پر بمیشه بیددهن سوارربی که قرن اول کی تاریخ کو" مطابق قرآن" بونا چاہیے، کیوں که تاریخ میں جو هائق فدکور بیں وہ" دمفکر قرآن" صاحب کے نزو کید، قطعی" خلاف قرآن" بیں۔ اس مقصد کے بیشِ نظر، وہ اپنے عالم خواب و خیال کے ، جن اوہام وظنون کو" ولائل" کی نقاب اوڑ هانا چاہج تھے، انہیں پہلے ماضی شکیہ کے صیغوں میں (یعنی: ہوگا مرمول گےرمول گی) پیش کیا کرتے تھے۔ بیان کے" قرآنی دلائل" کی پہلی منزل ہوتی ہے، اور پھروہ انہیں، دوسری منزل میں" دلائل" کی پہلی منزل ہوتی ہے، اور پھروہ انہیں، دوسری منزل میں" دلائل" کے کوشی نظم ونس کا ذکر کرتے ہیں مثلاً اسی زیرِ بحث مسئلہ میں، وہ خلافت ِ راشدہ کے حکوشی نظم ونس کا ذکر کرتے

طلوع اسلام بمتى ۱۹۵۲ ، صفحه ۱۹

<sup>🕡</sup> مقام مدیث بصفحه ۱۵۵

طلوع اسلام ، جون ١٩٨٥ م. صفحه ٥

ہوئے ، فرماتے ہیں:

'' ظاہر ہے کہ ایسی وسیع وعریض مملکت کے ظم ونتق کے لیے کوئی سیر بیٹریٹ ہوگا۔ تحریری احکام جاری ہوتے ہوں گے۔ دستاویزات ضبط تحریر میں لائی جاتی ہوں گی۔مختلف ولایات کے گورنروں کے ساتھ ، خط و کتابت ہوتی ہوگی۔ دوسری سلطنوں کے ساتھ معاہدات ہوتے ہوں گے۔حکومت کی آمدنی اور خرچ کے حساب رکھے جاتے ہوں گے۔اس سیکریٹریٹ میں ان سب کاریکارڈ ہوگا۔''**0** اب آگلی منزل میں ، یہی ماضی شکیہ کےخواب وخیال اور گمان وسراب ، ارتقائی منازل طے كرتے ہوئے ،' محول قرآنى دائل' بن كر، مفكر قرآن' كقلم سے يول ليك يرتے ہيں: ''امورِ مملکت کی انجام دہی کے لیے،حضرت عمرؓ نے سیرییٹریٹ قائم کیا،تو ہرشعبہ کے لیےالگ الگ د فاتر اور ہر دفتر میں مختلف امور سے متعلق الگ الگ رجسٹر تیار كروائح ،مملكت كالتمام كاروبارتخريري بهوتا تها، اوراجم واقعات وحوادث اوراعداد وثار کا ریکارڈ رکھا جاتا تھا، ووسری مملکتوں کے ساتھ جس قدر بھی معاہدات کیے جاتے تھے اور مفتوحہ علاقوں کے ذمیوں کوجس قدر بھی صانتیں دی جاتی تھیں ،ان کے متعلق دستاویزات،امیرالمومنین کی این حفاظت میں رہتی تھیں۔ ية ضاامورملكت كمتعلق طريق كاراس مقام يرايك نهايت الهم سوال سامخ آتا ہے، اسلامی مملکت رسول اللہ کے زمانے میں قائم ہوئی، عبدصد بقی میں اس میں وسعت ہوئی،حضرت عمر کے وور حکومت میں اس کی وسعتیں قریب ساڑھے بائیس

وسعت ہوئی، حضرت عمر کے دورِ حکومت میں اس کی وسعتیں قریب ساڑھے بائیس لاکھ مربع میل پر پھیل گئیں، اس تمام اثناء میں، بلکہ خلافت عثانی میں بھی مدینہ اس مملکت کا دارالخلافہ رہا۔ عبد فاروتی میں کاروباز مملکت کے متعلق دفاتر بھی قائم ہو گئے، ان میں فائلیں بھی کھل گئیں، دستاویزات محفوظ رکھی گئیں، خطوکتابت کاریکار ڈ

رکھا گیا،اعدادو ثار کے رجٹر مرتب کیے گئے۔

قرآنی فیلے،حصددم صفیه ۲۸

لیکن کیا بیہ چیز انتہائی حیرت کا موجب نہیں کہاں دور کا ایک پرز ہُ کاغذ بھی کہیں موجود نہیں۔ مدینہ منورہ اس چودہ سوسال کے عرصہ میں ، ہر بلائے ارضی وساوی سے محفوظ رہا، نداس میں کوئی سیلاب آیا، ندزلزلہ، نہ کوئی ایسی بڑی آ گ لگی جس ہے شہر ناہ ہو گیا ہو، نہ کسی قوم نے پورش کی کہاس نے وہ سارار پکارڈ ضائع کر دیا ہو، اس تمام عرصہ میں بیہ بلد طبیب مسلمانوں ہی کے قبضہ میں رہا، اور اس کا تقدّی اور احترام ہرمسلمان کے دل میں جاگزیں۔اس کے بعد ، کیایہ بات سمجھ میں آسکتی ہے كهاس تمام ريكار ذكو آخر جواكيا؟ وه كميا كهال؟اسے كون لے كيا؟ كس نے اسے تلف كرديا؟ اورتلف بهي اس طرح كيا كهاس كانام ونشان تك باقى ندر با- " • یها قتباس، پرویز صاحب کی افسانه نگاری کی ان صلاحیتوں کوواضح کر دیتاہے جن کی بناپر ، وہ اپنے خیال وگمان میں پائے جانے والے اوہام کوعالم واقعہ کے''مٹھوں حقالق'' بناڈ التے ہیں۔ وہ خود اس دور میں پیدا ہوئے جس میں دفتری ریکارڈ کو محفوظ رکھنا رواج پذیر تھا ( اور اب بھی ہے)، پھراتفاق ہے کہ وہ خودسول سیر بیٹریٹ میں ملازم ہو گئے ،اور وہاں کی وہ پوری فضاان کے حواس ومشاعر پر چھا گئی جس میں ہر کاغذی کاروائی کا ریکارڈ رکھا جاتا ہے، اور مختلف شعبہ ہائے امور کی فاکلیں کھل جاتی ہیں ،اور ہر فائل ،ایک میز سے دوسری میز تک منتقل ہونے کے لیے تحریری کاروائی کے لیبے چوڑے سلسلہ میں ہے گزرتی ہے، جہاں کوئی شخص کسی درخواست کو وصول کرتا ہے، اور اسے وصولی درخواست کے رجسر میں درج کرتا ہے، کوئی دوسر اُخض اس کا مطالعہ کرتا ہے،اوراس کےمندرجات کوبصورت خلاصہ،اینے وشخطوں کےساتھ،افسرمجاز کوپیش کرتاہے، پھراس برعمل درآ مد کا تھم دیا جاتا ہے، اور کوئی صاحب، درخواست دہندہ کی درخواست کوشرنپ قبولیت بخشتے ہوئے، چٹھی کامتن تیار (Drafting) کرتا ہے۔ پھرینیچے سے اوپر تک اور بالا کی افسروں ہے زیریں عملہ تک ہتحریری کاروائی کے طویل وعریض سلسلہ میں ہے گزرتی ہوئی پیچھی منظوری یا کر، دفتر روانگی (Dispatch Office) میں درج ہوکر، درخواست گز ارکی طرف

<sup>🐧</sup> شابکاردسالت ص: ۲۳۷

راہ پاتی ہے۔ دور حاضر کے سیریٹریٹ کے اس سارے نقشے کو، جب''مفکر قرآن' صاحب، اپنے خیالات وتصورات کی دنیا سے نکال کر،صدراول کے عالم واقعہ میں فتقل کرتے ہیں، تووہ منظر آ تکھوں کے سامنے آتا ہے جے اقتباس بالا میں ظاہر کیا گیا ہے۔

کسی قابل اعتاد تاریخی شهادت کے بغیر محض اپنے گمان وقیاس کی بنا پر، یفرض کرلیا جاتا ہے کہ اسلام کے ابتدائی دور میں بھی ،عصر حاضر کا سادفتری نظام ہوگا جس میں ہرچھوٹے بڑے فیصلہ کار دکارڈ رکھا جاتا ہوگا ،اور پھراس بناء فاسد پرایک اور فاسد کارڈ ایوں چڑھایا جاتا ہے کہ ''دشمنوں اور سازشیوں نے بیسارار یکارڈختم ہی کردیا'' ..... سیکر پیٹر بیٹ کا ملازم ،اگرای فضا اور ماحول میں رہ کر، عہد نبوی اور خلافت راشدہ کے نظام کو بھی ،اس پرقیاس نہ کرے، تو آخر تہذیب عدید کا وہ مقلد کرے بھی کیا؟

ہم اپنے دل کے حال کو معیار جان کر اوروں کے دل کا حال یونکی جانے رہے ۔ نیمناً:

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے۔ اگر واقعی پر ویز صاحب کی بیہ بات درست ہے کہ' دشمنوں اور ساز شیوں نے سارے تحریری ریکارڈ کو تلف کر ویا تھا، تو پھر قرآن کیے محفوظ رہ گیا؟ کیوں کہ کتابت شدہ مواو کو تو اس طرح تلف کر دیا گیا کہ' اس کا نام و نشان تک باتی ندر ہا' اور آج ہمیں د' اُس دور کا ایک پر زہ کا غذ بھی کہیں موجو و نہیں' ملتا۔ لامحالہ حفاظ ہی قرآن کا واحد ذریعہ حفظ بی قرار پاتا ہے۔ اب اگر قرآن ، بذریعہ حفظ بی محفوظ رہا (بذریعہ کتابت نہیں) تو حدیث کے بذریعہ حفظ محفوظ رہا (بذریعہ کتابت نہیں) تو حدیث کے بذریعہ حفظ محفوظ رہے ۔ انکار کیوں؟ اور اس بات پر اصرار کیوں کہ احادیث کھی نہیں گئیں؟ دالاں کہ دہ کھی بھی گئی تھیں)۔ جس طرح قرآن ، کتابت شدہ ہونے کے باوجود ، تلف ہوگیا، اور کتاب اللہ محف حفظ کی بنیاو پر بی محفوظ رہی ، تو ای طرح ہر سلیم الفطرت محف کے بزدیک، حفظ فی الصدور بی ہے۔ اور امر واقعہ سے کہ جن حفاظ ہی علیہ بھی محفوظ رہا، بالکل انہی ذرائع ہے روایات حدیث بھی محفوظ رہا، بالکل انہی ذرائع ہے روایات حدیث بھی محفوظ رہاں۔

ربی دفتری ریکارڈ کی بات ، توامر واقعہ یہ ہے کہ اُس زمانہ میں ، اِس کارواج بی نہ تھا، اس کا جوت ، اگر کسی اور ما فذہ ہے جُیش کیا جائے تو ''دمفکر قرآن' کے اندھے مقلد ، اسے تعلیم نہیں کریں گے ، اس لیے ہم مجبور بیں کہ طلوع اسلام بی کالیک اقتباس بیش کردیں۔ یہ عبارت ایک طرف ان کے موقف کی تغلیط پرشا ہد ہے اور دوسری طرف ، تضاد کا منہ بولتا جُوت بھی فرا ہم کرڈ التی ہے '' چونکہ اس زمانہ میں ، وفتری نظام اس قتم کا نہیں تھا کہ ہر چھوٹا بروا فیصلہ کتاب میں ورج ہو جاتا ، اور سرکاری گزئ میں اس کا اعلان کردیا جاتا۔ نہ بی رسول اللہ صلعم نے اپنے فیصلوں کا کوئی مجموعہ مرتب کر کے یا مرتب کرا کے پیچھے چھوڑ اتھا ، اس لیے یہ کہ فلاں مسئلہ اس سے پیشتر زیر بحث آ چکا ہے یا نہیں ، لوگوں کی مید کیسے کے لیے ، کہ فلاں مسئلہ اس سے پیشتر زیر بحث آ چکا ہے یا نہیں ، لوگوں کی شہادات طلب کی جاتی تھیں ، چنا نچہ تاریخ میں اس قتم کے بے شار واقعات موجود ہیں جن میں حضرت ابو برط ورحضرت عمر نے بھی یہی راہ اختیار کی۔ ''

نگارشات پرویز میں تضادات و تناقضات کی ان مثالوں سے یقینا آپ کے دل میں سے خیال اُمجرے گا، کہ دمفکر قرآن' صاحب، اس قسم کی متضاد با تیں کیوں اور کیسے کہہ جاتے تھے، لیکن شاید آپ کومعلوم نہیں کہ ان کی ساری شیکنیک ہی بہی تھی۔ ان کا مقصد ستی شہرت حاصل کرنا تھا، ہوں شہرت، ان کی رگ رگ میں رہی بہی تھی، وہ عامت الناس کے لیے واعظانِ داستان کو کا امان مقد تھے، یقین نہ آئے تو '' طاہرہ کے نام'' کتاب میں سے صابرہ کی دکھ مجری واستان، شفقت کی بیچارگی، اور شاکرہ کی شادی، اُس کے لیے پیغام موت سے کامطالعہ کر لیجے، رہاتعلیم یافتہ طبقہ ہوان کے لیے، ان کے لئر بیگر میں اولی چنخارہ بھی پایا جاتا ہے، کامطالعہ کر لیجے، رہاتعلیم یافتہ طبقہ ہوان کے لیے، ان کے لئر بیگر میں اولی چنخارہ بھی پایا جاتا ہے، کامطالعہ کر لیجے، رہاتعلیم یافتہ طبقہ ہوان کے لیے، ان کے لئر بیگر میں اولی چنخارہ بھی پایا جاتا ہے، کو یا ہرا یک کے ضیادت طبع کا مامان موجود ہے۔

معشوق مابه شیوهٔ هر کس برابر است باما شراب خورد، و بازاهد نماز کرد آپ سیج سیج الریج مین، جگه جگه ایی با تین آپ سیج سیج الزیچ مین، جگه جگه ایی با تین کی بین جوان کی سابقه یا بعد کی عبارتوں کے صربحاً خلاف بلکه متضاد میں، لیکن اس پر تعجب یا

<sup>🐞</sup> طلوح اسلام ، اکتوبر ۱۹۵۳ جس:۳۳

حیرت کی کوئی بات نہیں۔ان ہی کے ایک ہم نام مرزا غلام احمد قادیانی کے الفاظ میں ،ایک چیز مداری کی بٹاری ہوتی ہے جس میں موافق وخالف ہر چیز موجودر ہتی ہے، اور جس وقت جس چیز کی ضرورت پڑی، اسے نکال کر پیش کر دیا۔ جناب پر ویز صاحب کا ذہن اور پھراس سے برآ مد مونے والا لٹریچر، مداری کی بٹاری اور تضاوات و تناقضات کا کباڑ خاند ہی ہے۔ اُن کا قرآنی مسلك ،مرغ بادنماكى طرح ، فضاء وماغى مين المضد دالے برجھونكے كے ساتھ بدل جاياكر تاہے، اور قر آن سے نچوڑ اہوا ہر فکر ، ان کی مصلحتوں اور مفاد پرستیوں کے محور کے گردگھومتا ہے۔اس سے آپ اندازہ لگالیجے کہ بیصاحب، قرآن کے نام پر، خود قرآن کے لیے س قدرمہیب خطرہ ہیں، اورسیدھے سادے مسلمانول کو قرآن کے نام پرکس کس انداز سے دھوکے دے رہے ہیں۔اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ دہ قوم رسولِ ہاشمی کو، ان کے شر سے محفوظ رکھے۔ان کا فتنہ سمی صورت بھی قادیانی فتنے سے کم خطرناک نہیں، بلکہ اس سے کچھ زیادہ تنگین اور خطرناک ہے،غلام احمد قادیانی نے توادعاء نبوت ورسالت کے ساتھ ، ایک متنبی کی حیثیت ہے ، منصب نبوت پر براجمان ہوکر ، احادیث رسول پر ہاتھ بھیرا تھا، کیکن ان صاحب نے بوی احتیاط کے ساتھ، دعویٰ نبوت کی حماقت سے گریزال ہوتے ہوئے ،اور' قرآن قرآن' کی رٹ لگاتے ہوئے ،منصب رسالت کی کری پرتسلط پاکر،احادیث کے ساتھ ساتھ،قرآن کریم کوبھی،اپی اُس بھیرت کا نشانہ بنایا ہ، جومغربی تہذیب اور اشتراکی نظام سے مستعار لی گئی ہے، تاکہ چودہ صدیوں پہلے، نازل مونے والاقرآن اوراسلام "عصرحاضرے تقاضوں سے ہم آ ہنگ " موسکے۔

## خارزار تضادات پرویز:

تضادات پرویز کی بیدن پندره مثالین، اُن بیسیون بلکه بینکر دن مثالون بین سے چندایک بین جندایک بین مشتے نمونداز خردارے کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ ان میں وہ تضادات شامل نہیں ہیں جو جو جمئہ آیات یامفہوم آیات سے متعلق ہیں۔ ان تضادات کوبھی یہاں نظر انداز کیا گیا ہے جو ان کے تفسیری مواد سے متعلق ہیں، نیز ان میں وہ تضادات بھی، ہماری دانستہ چشم پوشی کا شکار

ہوئے ہیں، جن میں انہوں نے مفتی بن کر، یگانوں اور برگانوں سب کونشانہ بنایا ہے۔ ان تمام تضاوات کو اگر جمع کیا جائے، تو اچھا خاصا موسوعہ (انسائیکلو پیڈیا) تیار ہو جائے۔ لیکن جیرت بالائے حیرت تو یہ ہے کہ طلوع اسلام اپنے ان تضاوات کے باوجود بھی ، بڑی بلند آ ہنگی کے ساتھ ، یہ اعلان کرتا ہے۔ ساور اعلان بھی اپنے مخالفین کومطعون کرتے ہوئے ،تحدی کے ساتھ با تحرار واعادہ کرتا ہے:

"مفاد پرستوں کے خودساختہ اسلام کے گئی ایڈیشن شائع ہوئے، لیکن مصلحت اندیشیوں کی دیک نے انہیں اس طرح چاٹا کہ ان کا ایک حرف بھی زبانہ کے صفحہ پردکھائی نہیں دیتا، لیکن تغیرات کی ان آندھیوں میں اور انقلاب کے ان جھڑوں میں ایک طلوع اسلام ہے کہ جس میں آپ کو نہ کہیں تضاد ملے گا، نہ تخالف نظر آگے گا۔" •

..... الناظائا اليه المحافظ المور است دزده كه بكف جراغ دارد " ..... كالفاظ اليه المحافظ اليه المحافظ المحافظ

طلوع اسلام، دسمبرا عاء، صفحه ۲۹

''وہ اپنی اس روش کا نفسیاتی تجزید کرے دیکھیں کہ کہیں ایسا تو نہیں کہ ان کانفس، دوسروں کی تنقیص میں اس لیے مصروف ہے تا کہ اپنی کہا انگاری ڈھکی رہے، اور اے چھپانے کے لیے اس نے بلندنصب العین کو آٹر بنار کھا ہو، فریپ نفس سے اکثر ایسا ہوا کرتا ہے۔''

م طلوع اسلام اور پرویز صاحب، اس اعتبار سے انتبائی خوش بخت اور خوش نصیب سے کہ انہیں، ایسے اندھے مقلدین کاٹولد میسرآ گیا جنہیں یا تو بیصر کے تضاوات نظر بی نہیں آتے، یا پھر وہ بی مسلحت اندیشیوں کی ویمک نے انہیں چائے کر' فی الحقیقت کا لعدم کر دیا ہے، اور اب تضاوات، انہیں دکھائی بی نہیں دیتے، اور وہ بید در اور در پیٹنے میں، خود کو''حق بچانب' سمجھتے ہیں:

'' پرویز صاحب کی تحریروں کی ایک خصوصیت ریبھی ہے کدوہ نہ بھی پرانی ہوتی ہیں، اور نہ ہی ان میں کہیں تضاد واقع ہوتا ہے، بیاس لیے کدوہ جو پچھ کلھتے ہیں، قرآن کریم کی روشنی میں لکھتے ہیں، اور قرآن کا بیا عجاز ہے کہ اس کے تھا کت بھی پرانے نہیں ہوتے''

لیکن پیچارے اندھے مقلدین کے تعلق تو بیگان کیا جاسکتا ہے کہ برویز صاحب اور طلوع اسلام کے برسوں بر پھیلے ہوئے تضاوات پر ان کی نگاہ حاوی نہ ہوسکی ہو، اس لیے وہ تضاوات پر ان کی نگاہ حاوی نہ ہوسکی ہو، اس لیے وہ تضاوات برویز کی نفی کرنے کے اعلان میں معذور ہوں ، لیکن خود پرویز صاحب پرتو، بہر حال، یہ بات عیاں تھی کہوہ کہ سن قدر متاتف الکلام اور تضاوگو واقع ہوئے تھے، اس لیے انہیں تو دنیا مجر کو بیتحدی پیش کرتے ہوئے شرمانا چاہیے تھا:

'' اِس کی اشاعتوں کے انبار میں ہے آپ کوئی ہے دو پر ہے اٹھا لیجی، جہاں تک قرآنی فکر کا تعلق ہے، آپ کوان میں کوئی تضاد کوئی تخالف نہیں ملے گا۔''

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، دسمبر ١٩٢٠ء، صفحة

طلوع اسلام، فروري ۱۹۸۳ صفحه ۲۲

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۸۳ و ، صفحة ۳۳

لیکن اس شرم و حیا کو بالائے طاق رکھتے ہوئے، پرویز صاحب، نہ صرف یہ کہ اپنے تضادات کے عدم وجود کا اعلان کیا کرتے تھے، بلکہ وہ اپنے ساتھ، قرآن مجید کوبھی گمرائی کے کھڑیں لے گراکر تے تھے اور یہ کہا کرتے تھے کہ تضادو تناقص کے عدم وجود کی وجہ، ان کا قرآن کو گھڑیں کے گریں کی روثنی میں لکھنا ہے، اور چونکہ قرآن خود تضادات سے بالاتر ہے، اس لیے ان کی تحریریں مجمی تضادات سے پاک ہیں:

"میں نے جو کچھ ۱۹۲۸ء میں کہا تھا ۱۹۸۰ء میں بھی ؤہی کہتا ہوں کیوں کہ بیقر آئی حقائق پر بینی ہے، اور قر آئی حقائق ابدی اور غیر متبدل ہیں .....قر آن کوسنداور ججت ماننے والے کے لیے بیناممکن ہے کہ وہ آج کچھ کہددے اور کل پچھاور ....قر آن کا تعج ندر ابنت کرسکتا ہے نہ کسی سے مفاہمت ۔ "•

ہروہ خص، جس کی نگاہ ۱۹۳۸ء تا ۱۹۸۵ء ، پرویز صاحب کی دفات تک کی طلوع اسلام کی فائل پر حادی ہے، بیرجانا ہے کہ طلوع اسلام اور کتب پرویز ، تضادات و تناقضات کا و بیج و حریض محواہے۔ آج کچے ، کل کچے ، بیبال کچے ، وہال کچے ، بھی کچے ، بھی کچے ، بجاب نسوال ، گیت سنگیت ، مصوری و مجمد سازی ، ملکیت مال واراضی ، ضبط تو لید ، خلیفۃ اللہ اور خلافت اللہ یہ ، انسانی فطرت ، مصوری و مجمد سازی ، ملکیت مال واراضی ، ضبط تو لید ، خلیفۃ اللہ اور خلافت اللہ یہ ، انسانی فطرت ، الغرض ان تمام امور میں اور ان جیتے دیگر امور میں سے وہ کون ساامر ہے جس میں واضح تضاد و تنافض کا رویہ اختیار نہیں کیا گیا، اور لطف سے کہ تمام متنافض اور متضادرو یے '' قرآن ، می کی روثنی '' میں اپنائے گئے ہیں ، اس سے بدیمی نتیجہ بھی نکلتا ہے کہ یا تو قرآن (معاذ اللہ ) خود متنافض اور متضاد تعلیم پیش کرتا ہے ، اور وہ بھی اس حدتک کہ جو چیز ، قبل از قیام پاکستان ، عین اسلام تھی ، بعد میں وہی چیز کفر وشرک قرار پاگئی ، یا بھرقرآن کریم کے واحد سنداور جمت ہونے کا ڈھنڈ ورا پیشنے میں وہی چیز کفر وشرک قرار پاگئی ، یا بھرقرآن کریم کے واحد سنداور جمت ہونے کا ڈھنڈ ورا پیشنے میں وہی چیز کفر وشرک قرار پاگئی ، یا بھرقرآن کریم کے واحد سنداور جمت ہونے کا ڈھنڈ ورا پیشنے والے ، دل سے اس کی سندیت اور جیت کے قائن نہیں ہیں ، کیوں کہ بقول پرویز ...... '' قرآن کو جمت اور سند مانے والے کے لیے بیناممکن ہے کہ وہ آج کچھے کہ دے اور کل بچھاور' .....ام

طلوع اسلام ،نومبر۱۹۸۳ء صفحه۵

اقعہ یہ ہے کہ پرویز صاحب، معتقد تو ان افکار ونظریات کے ہیں جو تہذیبِ مغرب نے پیش کیے ہیں، اُن کا بھینِ محکم تو اُن اصول واقد ار پر ہے جو فرنگی معاشرت اور پور پی ساج کی اساس ہیں، وہ ایمان تو اس نظام معیشت پر رکھتے ہیں جے اشتراکیت کہتے ہیں، کیکن وہ قرآن کی ورق گردانی صرف اس لیے کرتے ہیں کہ اپ محبوب ومستعارا فکار ونظریات اور اصول واقد ارکی حمایت میں قرآن سے تائیدی ولائل فراہم کر لیں، اور جب کوئی فرد اپنے دل و دماغ میں پہلے ہے کھے معتقدات کورائے کر لے اور ان کی تائید کے لیے قرآن کی طرف رجوع کرے، تو ایسی بلی کو محتقدات کورائے کر کے اور ان کی تائید کے لیے قرآن کی طرف رجوع کرے، تو ایسی بلی کو تھی چیروں کے خواب آئی جایا کرتے ہیں، خود پر ویز صاحب لکھتے ہیں:

یوں پرویز صاحب کواپنے ہر مزعومہ کی''سند'' قرآن سے ملتی رہی، پھر جنہوں نے اُگل ''قرآنی سند'' سے اٹکارکیا، انہیں قرآن ہی کامنگر اور مخالف قرار دیا:

'' میں بلاتشبیداور بلاتمثیل عرض کرنیکی جرائت کروں گا کہ بیلوگ میری مخالفت نہیں کرتے ، کتاب اللہ کی مخالفت کرتے ہیں۔''

حالال که پرویز صاحب کی مخالفت کرنے والے لوگ، واقعتا، قرآن کے مخالف نہیں، بلکه صرف اس مفہوم کے مخالف نہیں جسے پرویز صاحب نے منسوب الی القرآن کر رکھا ہے، وہ اپنی تعبیرات قرآنی کی کا کرتے تھے، اور نہ مسیرات قرآنی کی کرتے تھے، اور نہ ماننے والوں پر، برعم خویش' اتمام جحت' کیا کرتے تھے:

طلوع اسلام، اكتزيره ١٩٤٥ م م حيسا طلوع اسلام، دسمبر ١٩٤٨ م اطلوع اسلام، جنوذي ١٩٨٥ م م الحيدا الم

امر واقعہ یہ ہے کہ قرآن کریم کے گلے، مڑھے جانے والے تصور کی خالفت، کسی صورت بھی قرآن کی مخالفت قرار نہیں پاسکتی، خود پرویز صاحب ہی کا بیفر مان ہے کہ ان کی ' الصیرت' کی روشنی میں قرآن سے ماخوذ تصور میں سہو ونسیان کا امکان موجود ہے، کیوں کہ یہ بہر حال انسانی کوشش ہے:

'' قرآن تو وتی اللی ہے جس میں غلطی کا کوئی امکان نہیں، لیکن میں اپنی قرآئی اسپیرے کو بھی وقی اللی قرار نہیں ویتا، اس لیے اس میں سہو و خطا دونوں کا امکان ہے۔ بنابریں، میں اس پراصرار نہیں کرتا کہ جو پچھ میں نے سمجھا ہے، وہ حرف آخر ہے، اور وحی اللی کی طرح منز وعن الخطائ' •

یہ ہاتھی کے صرف دکھانے کے دانت ہیں، کھانے کے نہیں ۔ قولاً تو وہ بہی کہتے ہیں کہ میری قرآنی تعبیر، انسانی تعبیر ہے جس میں نسیان و سہو کے دونوں پہلوموجود ہیں اور بیر ف آخر نہیں، لیکن عملاً وہ اپنی تعبیر کوقر آن حقیقت اور خدائی تھم کا درجہ دیتے ہیں، اور اسے نہ مانے والوں پر، وہ ''دمئر قرآن' ہونے کا فتو کی رسید کرتے ہیں، چنانچہ جب ان کے ایسے ہی''قرآنی حقائق' اور ''خدائی احکام'' کا انکار ، مولا نا مودودی مرحوم نے کیا، تو پرویز صاحب نے انہیں کیے از منکرین قرآن قرارویا:

' طلوع اسلام نے اپنی سابقہ اشاعت میں قر آنی دلائل سے بیٹابت کیا کہ بتیم پوتا اپنے دادا کی میراث سے محروم نہیں ہوسکتا، اس کے جواب میں منکرین قر آن کی طرف سے جوجواب شائع ہوا، وہ ملاحظہ فرما ہے۔''

اب ظاہر ہے کہ بیٹیم پوتے کی وراثت کا مسئلہ، قرآن میں صراحت نص کے ساتھ نہ کورنہیں ہے، یہ دراصل پر ویز صاحب کی استباطی موشکا فیاں ہیں جنہیں انہوں نے ' قرآنی ولائل' کا نام و کے میں میں بھور بھور بھور بھور ہوت پیش کیا ہے، ان موشکا فیوں کی مخالفت میں، جن' مشکر ین قرآن' کی طرف سے جواب شائع کرنے کا ذکر ہے، اُن سے مرادمولا نا مودودی رحمۃ اللہ علیہ ہیں، کیوں کہ

**النظام ربوریت ،صفی ۲۳** 

طلوع اسلام ، اكتوبر ۱۹۵۲ ، صفحه ۵۸

ا قتباس بالا میں، جس جواب کی اشاعت کا ذکر ہے، ؤہ مولانا مورد وی ہی کا جواب (بصورت اقتباس) ہے۔

الغرض، کہاں تک کھتے جائے۔ اگر ہم اس وستے وعریض صحرائے تصادات ہیں جادہ پیائی کریں تو تھک جائیں گے رہے حواختم نہ ہوگا۔ اگر ہم جاہیں تو ''مفکر قرآن' کے اس تسم کے تصاداحہ کا صحیح موسوعہ پیش کر سکتے ہیں، لیکن سر دست، ہم اس کی ضرورت، اس لیے محسوں نہیں کرتے کہ سلیم الفطرت لوگ ، توات اقتباسات ہی سے بیا ندازہ لگا سکتے ہیں کہ بیصا حب کس قدر، متناقض الکلام اور تضاد گوواقع ہوئے ہیں، اور اس پر مستزاد، ان کی بیے خوش بختی کہ غلام احمد پرویز کو بھی ، عقیدت مندوں کا ایک ایسا حلقہ میسر آگیا ہے، جس کے قادیانی کی طرح ، غلام احمد پرویز کو بھی ، عقیدت مندوں کا ایک ایسا حلقہ میسر آگیا ہے، جس کے سامنے، بیج و بھی کہتے جائیں، ہر طرف سے ، سبحان اللہ اور مرحبا کی آ وازیں، وجہ فریب نیس من میں مزید شہد پالیتے ہیں، اور پھر وہ جاد کہ بیں جس کے دور ور پہیش قدمی میں ، مزید تیز رفتارہ وجائے ہیں۔ اور پھر وہ جاد کہ کذب ور ور پہیش قدمی میں ، مزید تیز رفتارہ وجائے ہیں۔

''مفکر قرآن' کے ان تمام تضادات و تناقضات کو اگر کیجا کر کے ویکھا جائے ، تو پیتہ جگتا ہے کہ نہاں خانۂ د ماغ میں ، وہ کن کن پُر ﷺ را ہوں سے گزرے ہیں۔ یہی''مفکر قرآن' کی خام فکری کی دلیل ہے ، لیکن اس خام فکری کے ساتھ ، جب اُن کا تیختر علم اور پندار معلومات ، اور پھر اس پرمستزاد ، علما کے خلاف حسد و کینداور بغض وعناد بھی جمع ہوجا تا ہے قومزاج ایسی ہیجانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے جس کا منطق نتیجہ اس قتم کے تضادات ہوا کرتے ہیں۔

کیکن حیرت تو اُن مقلدین پرویز پرہے جوطلوع اسلام کے تضادات و تا قضات کے ،اس وسیج خارزار سے نظریں چراتے ہوئے ،الناخلقِ خدا کو یہ باور کڑوانے کی کوشش کرتے ہیں کہ ''اگر مجھ سے پوچھا جائے ، کہ طلوعِ اسلام سے تہیں کیا ملا، تو میں کہوں گا کہ جھے طلوعِ اسلام سے Clear thinking ملی۔''•

多等条条

طلوع اسلام ، فروری ۱۹۲۸ ، صفحه ۳۲ .

### بابس

# ورمفکر قران 'کے چند صرت مجھوٹ

ذاتی مخالفت وعدادت،خواہ کسی ہے بھی ہو،اگر حدود آشنا ندر ہے، تو نہ صرف یہ کہ وہ انسان کے دین وایمان اور اخلاق وکر دار کے لیے فتنہ بن جاتی ہے، بلکہ ذنوب و معاصی کی ہر حدکو پھاند نے پراکسائے رکھتی ہے۔اور آ وی ،جھوٹ، بددیا نتی، بہتان تراثی، تہمت طرازی، تعصب و جنبہ داری اور حسد و کینہ جیسے اخلاقی رذائل میں اس قدر پختہ اور شدید ہوجاتا ہے کہ عدل و انساف کا دامن تھا ہے، جادہ حق پر قائم رہنا،اس کے لیے ناممکن ہوجاتا ہے۔

بیذاتی رقابت و تشنی، ضروری نہیں کہ ځټ مال اور ځټ جاه ہی کی بنیا دیږ ہو، مادی فوائداور حتی لذائذ ہے بالاتر، کسی فکری اختلاف اور علمی رقابت کی بنیاد پر بھی ہوسکتی ہے۔ پھراگر میہ اختلاف ورقابت ، لله في الله ، نه بوتور ذائل كي وادى مين مسلسل بصكة ربنا بي اس كامقدر بن جاتا ہے، اورنفس کوصلالت وغوایت کا راستہ، اس قدر مرغوب ہوجاتا ہے کہ کسی اور راستے پرچل کر، اسےاطمینان قلب ہی نہیں ملتا ،ایسے مخص کی مثال پھراس کیڑے کی ہی ہوجاتی ہے ، جوغلاظت و عفونت ہی میں رہتا ہے، گندگی ہی اس کا اوڑ صنااور بچھونا بن جاتی ہے، سنڈ اس کی فضاہی اس کی طبیعی فضا قرار پاتی ہے، وہ کیچڑ میں رہتا ہے اور ووسروں پر بھی کیچڑ اچھالتا ہے۔وہ خود کذب بیانی کرتا ہے اور دوسروں کوجھوٹ کا نشانہ بنا تا ہے، الزام تراثی اور بہتان تراثی ،اس کا اپناشیوہ ہوتا ہے کیکن وہ اسے دوسروں کی روش قرار دیتا ہے، دھو کہ دبی اور فریب کاری اس کا اپناوطیرہ ہوتا ہے نیکن وہ اس کا الزام اینے مخالفوں پر عائد کرتا ہے ، خیانت کار اور بددیانت ، اگرچہ ، وہ خود ہوتا ہے،گراس فعل بدی نسبت وہ اپنے رقیبوں کی طرف کرتا ہے،اپنے حریفوں کے اقوال میں سے وہ منطق کے زور نگا لگا کر بدترین معانی نکالنے کی کوشش کرتا ہے۔خواہ صاحب قول کتنی ہی وضاحت کے ساتھ ، اپنا معابیان کرے ، مگروہ یہی اصرار کیے چلاجا تاہے کہ دنہیں ، تیرااصل مدعا

وہ نہیں، جوتو خود بیان کرتا ہے، بلکہ وہ ہے جو میں تیری طرف منسوب کر رہا ہوں'' گویا وہ کوئی وکیل استفاثہ ہے جس نے ملزم کوکسی نہ کسی طرح پھانسنے ہی کے لیے ،اپنے موکل سے فیس لے رکھی ہے،اور ستم یہ کہ یہاں موکل کوئی اور نہیں، بلکہ خوداس کا اپنانفسِ بدہے،جس کی فیس، لذت نفس کے سوا کچھنہیں ، اوراس کی ساری ولچیبی کامحور صرف یہ ہے کہ اپنے مخالفین کوجس طرح بھی ہو،جہنم کامتحق ثابت کروے۔خوف خداسے عاری حکام جب کسی پر بگڑتے ہیں تواسے قانون اورنظم وصنبط کا ویشن قراردے کر پکڑتے ہیں ،غرض مند بلکہ خود غرض سیاسی لیڈر جب کسی کو نیجا و کھانا چاہتے ہیں تو اسے ملک اور قوم کا دشمن قرار دے کر گرانے کی کوشش کرتے ہیں، مگر ایک خاص مزاج کے'' قرآنی دانش ور'' جب کسی برغضب ناک ہوتے ہیں، توان کی کوشش بیہوتی ہے کہ ا پے ساتھ خداور سول کو بھی فریاتی مقدمہ بنا کیں اور یہ ' ثابت' کریں کہ جس شخص ہے ہم ناراض ہیں، وہ کمبخت تو دشمنِ قرآن ہے، جونری گمراہی کا فتنداٹھار ہاہے،اس لیے ہم پیسارے پاپڑ • صرف اس لیے بیل رہے ہیں کہ خدا کی کتاب اُس کے شریعے محفوظ رہے۔ یوں وہ ایے نفس کی ساری برائیاں ادر جملہ عیوب، اپنے مخالفین کے سرتھوپ دیتا ہے، تا کہ سی کی نگاہ خود اُس کے ایے عیوب کی طرف ندائھ سکے،صرف یہی نہیں کہ وہ اپنے نقائص کا اٹکار کرتے ہوئے ، انہیں دوسرول کی طرف منسوب کرتا ہے، بلکہ وہ ایک قدم اور آ گے بڑھ کر دوسروں کی خوبیوں اور فضائل کواپنی ذات میں ظاہر کرتا ہے،اور اُن کارناموں کوبھی وہ اپنی ذات کی طرف منسوب کرتا ہے، جو سرے سے اس نے انجام ہی نہیں دیے ہوتے۔

ٹھیک بہی کیفیت ہے جس میں ہم نے ددمفکر قرآن' جناب چوہدری غلام احمد پردیز صاحب کو مدت العمر مبتلا پایا ہے، وہ خود جھوٹ بولا کرتے تھے کیکن الزام اپنے خالفین پرلگایا کرتے تھے، وہ خود قرآن کے نام پر باطل پرست تھے، لیکن باطل پرسی کے اس روتیہ کو اپنے معاندین کی طرف منسوب کیا کرتے تھے، وہ خود بہتان تراش تھے گراس کا مرتکب و دسروں کو قرار دیا کرتے تھے، وہ خود تھا، گزشتہ باب میں، ان کی تضاد گوئی ور نامیل کا اور تاقض کلامی کی چندمثالیں چیش کی گئی ہیں، اس باب میں، ان کے چندا کا ذیب و اباطیل کا

تذبكره ب، ملاحظة فرمايي بيامثله

## (۱): کذب پرویز کی پہلی مثال:

''مفکر قرآن' جناب پرویز صاحب کی ایک کتاب ہے ، ''ختم نبوت اور تحریکِ احمدیت''۔اس کے پانچویں ایڈیشن میں، جوجولائی ۱۹۹۸ء میں چھپا،''مصنف کے بارے میں'' تعارف پیش کرتے ہوئے ، یہ کہا گیا ہے، کہ ۔۔۔۔''آ پ برصغیر کے پہلے قرآنی مفکر تھے، جن کے دلائل کے نتیج میں قادیا نیوں کوسر کاری سطح پر کا فرقر اردیا گیا'' ۔۔۔۔علاوہ ازیں، طلوع اسلام میں، اس کتاب کی تعریف کرتے ہوئے کہا گیا:

" ۱۹۲۷ء کی بات ہے کہ (سابق ریاست ) بہاولپور کی ایک عدالت میں ایک مقدمه دائر موا، جس میں فیصله طلب سوال به تھا که ایک مسلمان ، مرزائیت (احمدیت) کامسلک اختیار کرلینے سے دائر ہ اسلام سے خارج ہوجا تاہے یانہیں۔ نو برس تک بیمقدمہ زیرساعت رہا،اس نے ملک گیرشہرت حاصل کر لی، ا کا برعلما نے اس میں حصدلیا، لیکن سلجھے کی بجائے، مسلد الجمتا چلا گیا۔ بالآخر ١٩٣٥ء میں ڈسٹرکٹ جج بہالنگر محمدا کبر (مرحوم) نے فیصلہ لکھا، اس میں انہوں نے کہا کہ استے طویل عرصة تک اس مسئله بربحثیں ہوتی رہیں ،کیکن پیکته صاف نہ ہوا کہ مقام نبوت كياب، اورعقيدة ختم نوت كى اسلام مين اجميت كيا- (انهول في كهاكه) القاق سے ایک دن، دارالمصنفین اعظم گڑھ کے ماہنامہ معارف میں چوہدری غلام احمد یرویز نامی ایک شخص کا ایک مضمون ،میری نظرے گز را، جس نے اس سارے مسئلہ کو سلجھا کرر کھودیا، چنانجیاس کی روشن میں فیصلہ ہیے کہ''احمدیت'' اختیار کرنے والا دائر واسلام سے خارج ہوجاتا ہے۔ بدفیصلہ چھیا ہوا موجود ہے، اور ہرجگہ دستیاب ہوسکتا ہے۔ پرویز صاحب نے اپنی کتاب ' دختم نبوت اور تحریکِ احمدیت' میں بھی اس کے اقتباسات دیے ہیں۔ یہاں (ضمناً) اس امر کا تذکرہ بھی ناگزیر ہے کہ ٧ ١٩٧ء ميں جب''احمہ يول'' كوغيرمسلم قرارد يا گيا تو ملك ميں ١٩٣٥ء كے مقدمه كا بھی بڑا چرچا ہوا، اور یہ معلوم کر کے آپ کو جرت ہوگی کہ ہمارے بڑے برے مولوی صاحبان نے اس کا چرچا تو کیا، لیکن انتہائی کوشش کی کہ اس سلسلہ میں کسی نوع سے بھی پرویز صاحب کا نام نہ آئے پائے، اس سے آپ ان حضرات کی تنگ نظری، حسد اور بخض کا انداز ہ لگا لیجے۔' •

یہ پوراا قتباس جموث کا پلندہ ہے۔اس میں سب سے پہلا اور بڑا جموث سے بولا گیا ہے کہ ۱۹۲۱ء کافیصلہ بہاولپور، پرویز صاحب ہی کی ایک عبارت پر اساس پذیر ہے، حالاں کہ یہ فیصلہ، ن دلائل و براہین کی بنیاد پر ہوا تھا جو برصغیر کے جید اور ممتاز علا کرام (مولانا غلام محمر، شخ بامعہ عباسیہ بہاولپور، مولانا محمر شفیع ، مفتی دارالعلوم دیو بند، مولانا مرتضی حسن صاحب چاند پوری، مولانا سیدانور شاہ شمیری، شخ الحدیث دارالعلوم دیو بندہ غیر ہم) نے پیش کیے تھے، (جیسا کہ اگلی تفصیلی بحث سے واضح ہے۔)

دوسراجھوٹ، وہ بہتان ہے جونج (مرحوم) پریہ کہہ کر باندھا گیا کہ انہوں''نے فیصلہ کھا، سیس انہوں نے کہا کہ استے طویل عرصہ تک اس مسئلہ پر بحثیں ہوتی رہیں، کین یہ نکتہ صاف نہ سکا کہ مقام نبوت کیا ہے، اور عقیدہ ختم نبوت کی اسلام میں اہمیت کیا۔'' حالال کہ فیصلہ میں جج ۔ حب کے بیالفاظ کہیں بھی موجود نہیں ہیں۔

تیسراجهون بھی دراصل ایک تہت تراثی ہے جس میں ،علا کرام پرتنگ نظری، حسداور س کا فتوئی عائد کیا گیا ہے ، یہ کہ کر کہ ''انہوں نے (۱۹۷۳ء میں ''احمدیوں'' کے سرکاری سطح ع فرقرار پاجانے کے بعد) ۱۹۳۵ء کے اس فیصلہ کا جب چرچا کیا ، تو انتہائی کوشش کی کہ اس سد میں کسی نوع سے پرویز صاحب کا ذکر نہ آئے''۔ حالاں کہ اس چرچا میں ، پرویز صاحب ہے ذکر کا کوئی سوال ہی پیدائمیں ہوتا ، کیوں کہ یہ فیصلہ ان کی کسی تحریر یا عمارت پر پینی تھائی نہیں۔

ماس كذب پرويز:

سوال مدیدا موتا ہے کہ اتنا بواجھوٹ، بولنے، لکھنے اور سلسل شائع کرتے رہنے کی آخر

طلوع اسلام ، نومبر ۲ عاد ، صفح ۲۵ تاصفح ۵۳

بنیاد کیا ہے؟ محقیق کی روشیٰ میں پھ چلنا ہے کہ اس کی بنیاد صرف ریہ ہے کہ ایک مقام پرضمنا جج صاحب نے پرویز صاحب کے ایک اقتباس کی تعریف و تحسین کی ہے، اور بس اس کو بنیاد بنا کر، جھوٹ کا یہ فلک بوس قصر تعمیر کیا گیا ہے۔

یہودیوں کی ایک خصلت بد، قرآن نے یہ بیان کی ہے کہ وہ چاہتے ہیں کہ اُن کی اُن کا موں میں بھی تعریف و خسین کی جائے، جوسرے سے انہوں نے کیے ہی نہیں ہیں ( یُعِبُونَ اَن یُخمَدُوا بِمَالَمُ یَفُعَدُوا ) ہمارے 'مفکر قرآن' صاحب بھی، شہرت کی ہوں میں مبتلا ہوکر، ناکردہ کا رناموں کواپنے کھاتے میں ڈالتے ہیں، اور اس فلک بوس قصرِ کذب کی بنیادی این است استِ استوں کو قر اردیتے ہیں:

'' فاضِلِ جج نے لکھا کہ اس مسئلہ کا سارا دارو مدار ، اس بات پر تھا کہ نبوت کی حقیقت کیا ہے ، اور نبی کیے کہتے ہیں۔''•

اس وقت ''فیصله مقدمهٔ بهاولپور' کا بالکل وبی نسخه اور وبی ایدیش (جون ۱۹۷۳ء) میرے سامنے پڑاہے، جس کا حوالہ، پرویز صاحب نے ''ختم نبوت اور تحریک احمدیت' میں دیا ہے، اس کے سی مقام پر بھی فاضل جج کا بیقول فدکورنہیں ہے کہ 'اس مسئلہ کا سارا دارومدار، اس بات برتھا کہ نبوت کی حقیقت کیا ہے اور نبی کے کہتے ہیں۔''

بات صرف اتن ہے کہ مقدمہ کی مدّعیہ ، کوئی عالمہ وین نہتی ، اُس کی طرف ہے نبی کی جو تعریف بیان کی گئی ، اس میں:

" صرف بد کہا گیا ہے کہ نبوت ایک عہدہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اس کے برگزیدہ بندوں کوعطا کیا جا تا رہا ہے، اور نبی اور رسول میں فرق بیان کیا گیا ہے کہ ہر رسول نبی ہوتا ہے اور نبی کے لیے لازمی نبیں کہ وہ رسول بھی ہو۔ فریق خانی نے بھی بحوالہ تہراس صفحہ ۸۹ بیان کیا ہے کہ رسول ایک انسان ہے جے اللہ تعالیٰ احکام شریعت کی تبلیغ کے لیے بھیجتا ہے بخلاف نبی کے کہ وہ عام ہے، کتاب لائے یا نہ

<sup>🛭</sup> ختم نبوت اورتح یک ِ احمدیت ،صفحه ۵

کے عقائد کے مطابق ہے، اور آیا وہ فریقین کے مسلمات میں سے بھی ہیں کہ نہ،
اور کہ ان سے جونتائج اخذ کیے ہیں، دہ درست ہیں یا نہ، اور کہ فریقین کوان کی
رائے کا پابند قرار دیا جاسکتا ہے کہ نہ، بہت وقت، وسیع مطالعہ اور کافی محنت کی
ضرورت ہے، اور پھراس سے نتیجہ کے بھی پورے طور پر واضح اور عام فہم ہونے کی
تو قع نہیں۔اس لیے ایک طرف قرآن مجید اور احادیث پر، اور دوسری طرف مرزا
صاحب اور ان کے خلفاء کی کتابوں پر حصر رکھا ہا کہ تمام حوالہ جات کونظر انداز
کردیا گیا ہے۔ '' ف

چند صفحات آ گے چل کر، پھراس امر کا اعادہ کیا گیاہے کہ فیصلہ میں قر آن وحدیث کے سوا، کسی چیز کو ججت نہیں سمجھا گیا:

''وقی کے شرعی یا غیر شرعی ہونے کی جو تفریق مدعا علیہ کی طرف سے کی گئی ہے، اس
کی تا ئید میں، اُس نے سوائے اقوال بررگال کے اور کوئی سند پیش نہیں کی۔ اور ان
اقوال کی گو مدعیہ کی طرف سے توجیہ اور تشریح کی گئی ہے، اور یہ دکھلایا گیا ہے کہ
بررگان کی ان اقوال سے کیا مراد ہے، اور ان کے دیگر صریح اقوال پیش کے گئے
ہیں کہ جن میں وہ، رسول اللہ صلح کو خاتم النہیں بعنی آخری نبی تشکیم کرتے ہیں، اور
آپ کے بعد، کسی اور نبی کا آنامکن نہیں سجھتے، لیکن ان پر اس لیے بحث کی ضرورت
نہیں کہ وہ قرآن مجید اور احادیث کے مقابلہ میں کوئی جت نہیں ہوسکتے، اور معا
علیہ کی طرف سے جواعتراض مدعیہ پر عائد کیا گیا تھا کہ وجو ہاتے تکفیر کے ضروریات
دین ہونے کے متعلق قرآن یا حدیث سے کوئی شوت پیش نہیں کیا، وہ بدرجہ اولی خود
مدعاعلیہ پر وار د ہوتا ہے کہ اس نے شرعی اور غیر شرعی وحی کی جو تقسیم کی ہے، اس کے
متعلق کوئی شوت، قرآن یا حادیث سے پیش نہیں کیا۔ ''ٹ

<sup>• &#</sup>x27;'رکھا جاکر'' پرانی اردو میں مستعمل تھا، جدیداردو میں''رکھ کر'' کے الفاظ میں ،اسکامفہوم ادا ہوسکتا ہے۔آئیدہ بھی اگرا پی عبارت آئے تو ای طرز پراسکامفہوم مجھا جاسکتا ہے۔

و فيصله مقدمه بهاوليور صفحة ١١٢

فيصله مقدم بهاولپور صفحه ۱۲۱

ان تمام اقتباسات سے بیواضح ہے کہ مقدمہ بہاولپور کا فیصلہ ،صرف قر آن کی بنیاد پرنہیں بلکہ قر آن واحادیث یا کتاب وسنت کی بنیاد پر طے ہواتھا۔

پرویز صاحب کاتعلی آمیز دعوی اور فاصل جج پر بهتان:

ی بیعبیون آن یُخمد دوا بِمَالَمُ یَفَعُلُوا کی حَمْض مِیں بتلا، اور جنون کی حد تک ہوئی شہرت کے مارے ہوئے ، ہمارے ' دمفکر قرآن' صاحب بیتعلق آمیز دعو کی کرتے ہیں :

د' فدکورہ بالا فیصلہ میں فاضل جج نے لکھا کہ ان کی عدالت میں (غیر منقسم)

ہندوستان کے بوے بوے جید علما حضرات پیش ہوئے، جن میں سے ایک ایک کا بیان سینکر وں صفحات پر شتمل تھا، لیکن وہ حقیقت نبوت کے متعلق ، ان میں سے کسی کے بیان سے بھی مطمئن نہ ہو سکے۔' •

یدوی کی ولیل ہے جاری اور کذب خالص ہے، پرویز صاحب نے محض اپنے اقتباس کی تعریف ہے ، ورنہ خود فاضل جج نے سکہیں نہیں لکھا کہ علما میں ہے، ورنہ خود فاضل جج نے سکہیں نہیں لکھا کہ علما میں ہوئے۔ فیصلہ مقدمہ بہاولپور (مطبوعہ جون ۱۹۷۳ء) کے ۱۸ اصفحات میں کسی سطر میں بھی ،ان کا یہ بیان موجود نہیں ہے۔

فيصله كن نكته ....ختم نبوت ماحقیقت ِنبوت؟:

امرواقعدیہ ہے کہ اس مقدمہ میں اصل فیصلہ کن نکتہ، لفظ ' خاتم النبیّین ' کامفہوم تھا، جس کا مفہوم تھا، جس کا مفہوم وقعنی قادیانیت کے علم برداروں کے ہاں ' نبیوں کی مہر' اوراستِ رسولِ ہاشی کے علما کے بزدید '' آخری نبی' ہے۔ اول الذکر مفہوم کا تقاضا ، ' اجراءِ نبوت' جب کہ ثانی الذکر مفہوم کا تقاضا ، ' اجراءِ نبوت' جب کہ ثانی الذکر مفہوم کا نتی و دختم نبوت' قرار پاتا ہے۔ رہا پرویز صاحب کا اقتباس ، جو' فیصلہ مقدمہ بہاولپور' کے صفحہ کے اتا تاصفحہ و ایک پھیلا ہوا ہے، تو اس میں لفظ ' خاتم النبیّین' کے مفہوم کی وضاحت سرے سے موجود ہی نہیں ہے۔ اب فریقین مقدمہ کے ہاں ' خاتم النبیّین' کا لفظ تو بلا شبہ مفق علیہ تھا، کیکن موجود ہی نہیں ہے۔ اب فریقین مقدمہ کے ہاں ' خاتم النبیّین' کا لفظ تو بلا شبہ مفق علیہ تھا، کیکن

فتم نبوت اورتح یک احمدیت بصفحه ا

خلافت ِ الله یه ، انسانی فطرت ، وقتِ موت کا تقر راتعین ، دین و فد ب کا مترادف المفهوم یا مختلف المفهوم بونا ، نیز سنت رسول یا اسو که نبی کا ماخذ قانونِ اسلام بونا ، الغرض ان تمام امور میں ، اور ان جیسے دیگر امور میں ، وہ کون سا امر ہے جس میں واضح تضاد و تناقض کا مفهوم اختیار کرنے ک بجائے ، ایک بی دختی ، بقینی اور دوٹوک ' مفهوم اختیار کیا گیا ہو؟ اور لطف یہ کہ ہرآن یہ بدلتے ہوئے معانی ومفاجیم' قرآن بی کی روشیٰ ' میں اپنائے گئے ہیں۔

مزید برآ ں، نامعلوم کے دھوکہ دینے کے لیے، 'مفکر قرآ ن' صاحب، قرآ ن کی بابت، باعلان فرماتے ہیں کہ ..... ' بیمکن ہی نہیں کہ سی مسئلہ کے متعلق ،اس میں فریقین کوایتے اینے مطلب کےمطابق،اختلافی آیات مل جائیں'' .....آیات تویقیناً چوہ سوسال سے وہی ہیں، کیکن کیا پرحقیقت نہیں کہ تنہا قر آن ہی کوسند و ججت ماننے والے، (سمن آباد، لا ہور کے ) بلاغ القرآن والوں، اور ( گلبرگ، لا ہور کے ) طلوع اسلام والوں میں بھی اختلافات یائے جاتے ہیں، اور وہ بھی اس حد تک، کہ طلوع اسلام سے وابستہ حضرات، بلاغ القرآ ن بجمپ سے وابستہ ا فراد کی نہ صرف تصلیل کرتے ہیں بلکہ انہیں دھمنِ قرآن اور کتاب اللہ کو بدنام کرنے والے بھی قرار دیتے ہیں، کیا ان دونوں ٹولوں کو''اینے اینے مطلب کےمطابق اختلافی آیات نہیں ملی ہیں''؟ کیا واقعی بید دنوں طاکفے قرآن کی بنیا دیر' دحتی ، یقینی اور دوٹوک''موقف پرمثفق الرائے مو گئے جیں؟ کیا فی الحقیقت ، ایک گروہ کے '' قرآنی دلائل' کے مقابلہ میں دوسرے گروہ کے " قرآنی دلاک " کے سامنے آجانے ہے " ابت بالکل تھر کرسامنے آگئی ہے "؟ جب کہ امرواقعہ یے کہان دونوں میں سے ہرایک کو،قرآنی آیات میں تھینج تان کے ذریعہ، اپنی اپنی مسلحت کی سندل رہی ہے جبیا کہ خود 'مفکر قرآن' صاحب کا فرمان ہے کہ:

''جب کوئی قرآن کوئے کرنے پراُترآئے، تو اُسے اس سے اپنی کون ی مصلحت کی سندنہیں مل سکتی۔'' •

اور دوسری طرف بیفر ماتے ہیں کہ: ..... ویمکن ہی نہیں کہ سی مسئلہ کے متعلق ، اس

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام، اكتوبرو ١٩٤ بصفحة ١٣

(قرآن) میں فریقین کواپنے اپنے مطلب کے مطابق اختلافی آیات بل جائیں'' .....

اور پھرساتھ ہی بید عولیٰ کہ ..... دمیں جو پھیٹیں کرتا ہوں ،اس کی اساس قرآنی دلائل پر ہوتی ہے اور فریق مقابل ہے بھی قرآنی دلائل کا مطالبہ کرتا ہوں، نتیجہ بید کہ بات بالکل تکھر کر سامنے آجاتی ہے' ..... حالاں کہ جو بات ''مفکر قرآن' صاحب کے قرآنی دلائل سے تکھر کر سامنے آتی ہے، وہ ان کے نت نئے تضادات و تناقضات کا وسیع وعریض خارزار ہے، اور مسئلہ تم نبوت کے ممن میں ''مفکر قرآن' صاحب کے اقتباس کی تعریف و تحسین کے باوجو د بھی ، فاضل نبوت کے اپنا فیصلہ، تنہا ''قرآن و لائل'' کی بنیاد پر کرنے کی بجائے ،''قرآن اور احادیث' کی روثنی میں کیا ہے، شاید فاضل جج ،''بات کو کھارنے'' کی بجائے ، روایات احادیث میں اُلجھا کر، دینا جا ہے شے۔''

علما کرام (بالخصوص وہ جواس مقدمہ میں بطور گواہ پیش ہوئے ) کے متعلق محولہ بالاا قتباس کی میں السطور میں یہ اشارہ بھی کیا گیا ہے کہ وہ فاضل نج کے نزد یک حقیقت نبوت سے نا آشنا تھے، اور یہ حقیقت، صرف پرویز صاحب کے اقتباس ہی سے بے نقاب ہوئی ہے، حالاں کہ فاضل نج نے این فیصلہ میں یہ کہیں نہیں لکھا کہ ..... ' علما، نبی اور نبوت کی حقیقت سے نا داقف ہیں'' ...... جو کچھانہوں نے لکھا ہے، وہ صرف ہیہ کہ:

"موجوده زمانه میں بہت سے مسلمان، نبی کی حقیقت سے بھی نا آشنا ہیں۔"**ہ** 

لیکن "مفکر قرآن" صاحب کی ذبنی خیانت اور قلمی بددیانتی ملاحظ فرمایے کہوہ" بہت سے مسلمان" سے مراد، "علاء کرام" لیتے ہیں، کاور پھران کی وجهٔ ناوا قفیت، اس بات کوقر اردیتے ہیں کہ" وہ روایات حدیث میں الجھے ہوئے ہیں"۔اور پرویز صاحب، اپنی خوبی سے بیان کرتے ہیں کہ" میں فقداور روایات پرمنی بحثوں میں اُلجھتائی نہیں۔"

اقتباس ازمقاله نيرويز

د'مفکرقرآن' صاحب نے اپنے جس اقتباس کی تعریف و تحسین سے میہ باطل نتیجہ کشید کیا

<sup>•</sup> فيصله مقدمة بهاولپور بصفحه ١٠١

تعظیم کہ وہ اہل ایمان کے لیے با منزلہ ماں کے ہیں جن کے ساتھ بعد وفات رسول مجھی نکاح جائز نہیں ہے، اُن کے قضایا کواس طرح تسلیم کرنا کہ ان کے بارے میں، دلوں میں کوئی گھٹن اور تنگی تک نہ پائی جائے ور نہ یہ چیز دائر ہ ایمان سے باعث خروج ہوگی، نبی ، اپنی نبوت کے اظہار سے پہلے، سیرت و کر دار کے اعتبار سے صالح ترین انسٹان ہوتا ہے، اور کر دار کی بہی صالحیت اس کی نبوت کی دلیل بن جاتی ہے، اظہار نبوت کے بعد بھی ، وہ ، اللہ تعدالی کی نگاہ گھرانی کے کڑے بہرے میں رہتا ہے، اور بال برابر بھی اس کا قدم غیر شعوری طور پر راہ راست سے ڈگر گا جائے ، تو ومی اُسے متنبہ کر کے پھرسے اس کے قدم کو جادہ متنقیم پر جمادیتی ہے۔

''مفکر قرآن' نے اس اقتباس کو، اپنی کتاب ' دختم نبوت اور تحریک احمدیت' میں شاید، صرف اس لیے پیش نہیں کیا کہ کے اس اقتباس کو، اپنی کتاب ' دختم نبوت اور تحریک کے اس کے تیجر علم کا اظہار کرسکیں ، اور دوسری طرف ، وہ علما کرام کونا وا تعب شیقتِ نبوت قرار دے سکیں ، کیوں کہ اس اقتباس کے سامنے آ جانے سے بیے حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اس میں کوئی ایسی بات نہیں ، جو علما کرام کی تقاریر وکتب میں موجود نہ ہو۔

قرائن سے بول معلوم ہوتا ہے کہ فاضل جج ،خود اپنے طور پرحقیقت نبوت کو جانے کی کوشش کرتے رہے، تو انہیں پرویز صاحب کا اقتباس ل گیا، ورند دوران کاروائی، اگر عدالت ہی میں انہوں نے کسی عالم سے بوچھا ہوتا تو یقیناً سیدا نورشاہ صاحب، مفتی محمد شفیع صاحب یا کوئی اور عالم دین، اسے واضح کر دیتا، کیوں کہ خودان علما کی کتب میں، اس موضوع پر، کہیں زیادہ تفصیل یائی جاتی ہے، بنسبت اس کے، جوا قتباسِ پرویز میں موجود ہے۔

# علما کی شخسین وتصدیق:

''مفکر قرآن' صاحب، فاصل جج کی طرف ہے، اپنے اقتباس کی تعریف سے بیٹ فلط نتیجہ برآ مدکرتے ہیں کہ ان کا اقتباس ہی عدالتی فیصلے کی اساس قرار پایا تھا۔ اگر میکوئی واقعی اصول ہے کہ کسی اقتباس کی تعریف و تحسین کا لازمی نتیجہ، اس اقتباس کا مدار فیصلہ بن جانا ہے، تو پھر علما کرام کے عدالت میں، پیش کردہ شہاوتی بیانات کو کیوں نہ اساسِ فیصلہ قرار دیا جائے؟ جب کہ اُسی نُجُ نے ان کی خصرف یہ کہ تعریف و تحسین فر مائی بلکدان کے دلائل کی تصدیق ، تا ئیداور تصویب بنی فر مائی ۔ ملاحظ فر مایے ، چندا قتباسات :

(۱)....مرزاصاحب کے عقائد کے متعلق بسید انورشاہ صاحب ، گواہ مدعیہ نے نہایت عمدہ جواب دیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ:...............

(٢) .....مد عاعليه كى طرف سے مرزاصاحب كى بعض كتب كے حوالے ديے جاكر

یکہا گیاہے کہ مرزاصاحب نے کی نی کی تو بین نہیں کی ،اس کا جواب ،سیدانورشا ،

صاحب، گواه مدعيد نے خوب ديا ہے، وہ کہتے ہيں كه .....

ان عبارات میں سیدانورشاہ صاحب کے جواب کو''نہایت عمدہ''اور''خوب'' کہت کی تحریف و خسین اور تصویب و تصدیق کی گئی ہے۔ علاوہ ازیں''فیصلہ مقدمہ بہاولپور' ک صفحات ۱۲۰،۸۹، ۱۳۵، ۱۵۵، ۱۵۱، ۱۵۱ اور ۲۲۱ پر بھی، اُن کے بیانات کی تصدیق و پذیرائی موجود ہے، مزید برآ ں، بعض مقابات پر ، جملہ علما کرام (جو بطور گواہ پیش ہوئے تھے) کی تعریف و تصدیق بھی کی گئی ہے، مثلا ایک مقام پر مدعا علیہ (یعنی مدعیہ کا قادیانی شوہر) جب گواہانِ مقدمہ کی (پرویز صاحب ہی کی طرح) یہ کہہ کرتو ہین و تحقیر کرتا ہے کہ سند' بیلوگ، وقیانوی خیالات کے پیرو، اور مرضِ تکفیر میں مبتلا ہیں' اور بیک ' انہوں نے اپنی پر انی عادت سے مجبور ہوکر، براہ بخض اور کینہ، انہیں (یعنی قادیانیوں کو کا فرقر اردیا ہے' سند تو فاضل نج جوابا بیہ فرما ہے ہیں۔

''میں نہیں کہتا کہ علماغلطی نہیں کرتے ، یا ہے کہ وہ انسانی کمرور یوں سے پاک ہیں ،
لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان کی کسی رائے کو وقعت کی نگاہ سے نمد یکھا جائے ، اور
ان کی کسی بات برکان نہ دھرا جائے ، بلکہ چاہیے کہ ان کے اقوال پر ٹھنڈے دل
سے غور کیا جائے اور بید یکھا جائے کہ کہاں تک راستی پر ہیں۔مسلم ختم نبوت کے
بارہ میں انہوں نے جو بچھ کہا ہے ، وہ صداقت سے خالی نہیں۔'

<sup>🐽</sup> فيصله مقدمة بهاد ليود صفية ١٠١ 💿 فيصله مقدمة بهاد ليود صفحة ١١ 🐞 فيصله مقدمة بها وليود صفحه ١١١

ا كي اور مقام پر فاضل جج جمله كوا بان كي تصديق وتصويب يون فرماتي بين:

دو الان مدعيدني بدورست كهام كدحفور عليدالسلوة والسلام كي بعد، وي

نبوت جاری موتی ،تو قرآن میں ضروراس کی وضاحت فرمادی جاتی ۔ " •

اگر پرویز صاحب، اپنے صرف ایک اقتباس کی، اور وہ بھی صرف ایک مقام پر، تعریف و شعبین کی بنا پر، خود کوحق بجانب سیجھ ہیں کہ وہ پورے فیصلہ مقدمہ کو اپنے اقتباس پر بنی سمجھ بیٹے میں، تو پھر اس کارنا ہے کے وہ علو کرام بدرجہ اولی مستحق ہیں، جن کے ٹی بیانات کی، گئ مقامات پر تعریف و تحسین بھی کی گئی ہے اور تصدیق و تا ئیر بھی۔

### قابلِ غورامر:

یہاں یہ بات بھی قابلی غورہے کہ اگر فاضل جج کا فیصلہ، فی الواقع، پرویز صاحب ہی کے اقتباس پربٹی ہوتا، تواس کے بعد علما کرام کے بیانات اورا قتباسات پیش نہ کیے جاتے ، اور پرویز صاحب کے اقتباس کے فوراً بعد ہی عدالتی فیصلہ طے کر دیا جاتا، کئیں رودادِ مقدمہ کر بہا و لپورکود کیھتے ہوئے پہتے چاتا ہے کہ اقتباس پرویز (جوصفحہ کو اتا 9 وا تک ممتد ہے) اثناء بحث، معرضِ تعریف میں آیا، اور پھر عدالتی بحث (اقتباس پرویز سے پہلے بھی اور بعد میں بھی) گواہانِ مقدمہ اور فریقینِ مقدمہ اور یعد میں بھی) گواہانِ مقدمہ اور یقینِ مقدمہ کے شہادات اور بیانات پربی حاوی رہی۔

# مدار فيصله \_حقيقت نبوت ياختم نبوت؟:

"مفکر قرآن 'صاحب نے، اپنے قار کمین اور عقیدت مندوں کو بیہ باور کروار کھا ہے کہ مقدمہ بہاولپور کا فیصلہ، فاضل جج نے، اُس "حقیقت نبوت" کی بنیاد پر کیا ہے، جسان کے اقتباس میں پیش کیا گیا تھا، جب کہ امر واقعہ یہ ہے کہ اس فیصلے کا مدار، لفظ" خاتم النبیین" کا حقیق مفہوم ( لیعنی آخری نبی ) تھا، ملاحظ فرمایے فاضل جج کے فیصلہ کے مندرجہ ذیل اقتباسات:
"اس بحث کے بعد، اب اصل تناز عکو طے کرنے کے لیے یہ بتلانا ہے کہ اسلام

فيصله مقدمه بها دليورص: ۱۲۲

کے وہ کون سے بنیادی اصول میں کہ جن سے اختلاف کرنے سے ارتداد واقع ہوجاتا ے، یا بیرکہ کن اسلامی عقائد کی بیروی نہ کرنے ہے ایک شخص مرتد سمجھا جاسکتا ہے، اور کہ قادیانی عقائدے ارتداد واقع ہوجاتا ہے کہند۔ اوپر کی بحث سے بیٹابت کیا جاچکا ہے کہ مسئلہ ختم نبوت ، اسلام کے بنیادی اصولوں میں سے ہے، اور کہ رسول اللہ کو خاتم النبيين باين معنى نه مانے سے كه آپ آخرى نبى بين،ارتدادواقع موجاتا ہے،اور كەعقاكر اسلامی کی روے، ایک شخص کلمه کفر که کربھی ، دائر واسلام سے خارج ہوسکتا ہے۔ مدعاعليه، مرزاغلام احمرصاحب كو،عقائدِ قادياني كي رويه نبي مانتاب، اوران كي تعلیم کےمطابق بیعقیدہ رکھتا ہے کہ امت محدیث میں قیامت تک نبوت جاری ہے، ليني كهوه رسول الله الله الله الله المناتي المعنى آخرى نبى تسليم نهيس كرتاء آنخضرت ماللہ کے بعد بھی دوسر مے خص کو نیا نبی تسلیم کرنے سے جو قباحتیں لازم آتی ہیں ، ان کی تفصیل اوپر بیان کی جا چکی ہے،اس لیے مدعا علیہ،اس اجماعی عقیدہ سے منحرف ہونے کی وجہ سے مرتد سمجھا جاوے گا،اوراگر ارتداد کے معنی مکسی ندہب کے اصولوں سے باکلی انحراف کے لیے جاویں ، تو بھی مدعا علیہ مرزاصا حب کو نبی مانے سے، ایک نے ندہب کا پیروسمجھا جائے گا، کیوں کہ اس صورت میں، اس کے ليے قرآن كى تفسير ، اور معمول به ، مرزا صاحب كى دى ہوگى ، نەكەا حاديث واقوال نقہاء، جن پراس وقت تک مذہب اسلام قائم چلا آیا ہے، اور جن سے بعض کے متند ہونے کو،خودمرزاصاحب نے بھی شلیم کیاہے۔''0

چنانچاس كے بعد، مرعيه كے قل ميں فيصله سناتے ہوئے، فاضل جج نے فرمايا:

"دعیدی طرف سے بیٹابت کیا گیا ہے کہ مرزاصاحب کا ذب مدعی مبوت ہیں، اس لیے مدعاعلیہ بھی مرزاصاحب کو نبی تعلیم کرنے سے مرتد قرار دیا جائے گا، البذا ابتدائی تنقیحات جو م نومبر ۱۹۲۲ء کوعدالت منصفی احمد پورشر قیہ سے وضع کی گئی تھیں،

<sup>🗗</sup> فيصله مقدمه بهاولپورش: ۱۸۰–۱۸۱

تحق مدعید ثابت قرار دی جاکر بیقرار دیا جاتا ہے کہ مدعا علیہ قادیانی عقائد اختیار کرنے کی وجہ ہے مرتد ہو چکا ہے، البندا، اس کے ساتھ مدعیہ کا نکاح، تاریخ ارتداد مدعا علیہ ہے فتح ہو چکا ہے، اور مدعا علیہ کے عقائد کو بحث مذکورہ بالا کی روشنی میں دیکھا جائے تو بھی مدعا علیہ کے ادّعا کے مطابق، مدعیہ بیٹابت کرنے میں کامیاب رہی ہے کہ رسول اللہ مطابق کے بعد، کوئی ائتی نی نہیں ہوسکتا، اور بیک اس کے علاوہ، جو دیگر عقائد، مدعا علیہ نے اپنی طرف منسوب کیے ہیں، وہ گو عام اسلامی عقائد کے مطابق ہیں، کیکن ان تمام عقائد پروہ انہی معنوں میں عمل پیراسمجھا جائے گا جو معنی مرز اصاحب نے بیان کیے ہیں، اور میمنی چونکہ ان معنوں کے مغائر ہیں جو جمہورامت صاحب نے بیان کیے ہیں، اور میمنی چونکہ ان معنوں کے مغائر ہیں جو جمہورامت آج تک لیتی آئی ہے، اس لیے وہ بھی مسلمان نہیں سمجھا جاسکتا، اور ہر دوصور توں میں وہ مرتد ہی ہے، اور مرتد کا نکاح چونکہ ارتد او سے فتح ہو جاتا ہے، البندا وگری بدیں مضمون بحق مدعیہ مترج مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے اس کی زوجہ نہیں مضمون بحق مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کہ وہ قدار ہوگی۔ " اللہ دی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کہ وقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کی حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کہ وقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کہ وقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ ہے کی حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کی حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی ۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی۔ " فی مقدمہ بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقدار ہوگی ۔ " فی مقدم بھی ، از ال مدعا علیہ کے کے حقد الور ہوگی کے کے کو حقد الور ہوگی کے کہ کا کیا کے کہ کی کو حقد الور ہوگی کے کے کہ کو کے کے کہ کی کی کو کو کی کے کے کی کے کہ کو کے کے کا کے کے کی کے کے کو کو کے کے کے کور کے کے کے کور کے کے کی کور کے کے کے کی کور کے کی کے کے کور کے کے کے کور کے کے کے کور کے کے کے کی کور کے کے کی کور کے کی کے کور ک

اس کے بعد، مرعاعلیہ نے، اپنے حق میں چند قانونی نظائر پیش کیے، جنہیں فاضل جے نے معقول وجوہ کی بناء پر روفر ما دیا، اور ساتھ ہی مرعاعلیہ نے ایک اور سوال اٹھا دیا جس کے متعلق فاضل جے نے اپنے فیصلہ میں معقول جواب دیا، چونکہ سوال اور پھراس کا جواب ایک اہم چیز ہے، اس لیےاس کوافا دہ عام کے لیے یہاں درج کرنا ضروری ہے:

"اس من میں معاعلیہ کی طرف سے ایک سوال یہ پیدا کیا گیا ہے کہ ہر دوفریق، چونکہ قرآن مجید کو کتاب اللہ مانے ہیں، اور اہل کتاب کا نکاح جائز ہے، اس لیے مدعیہ کا نکاح فنخ قرار نہیں دینا چاہیے۔ اس کے متعلق مدعیہ کی طرف سے یہ کہا گیا کہ جب دونوں فریق ایک دوسرے کو مرتہ مجھتے ہیں توان کے اپنے عقائد کی روسے مجمی ، ان کا باہمی نکاح قائم نہیں رہتا، علاوہ ازیں اہل کتاب عور توں سے نکاح کرنا جائز ہے، نہ کہ مردوں سے بھی۔ مدعیہ کے دعولی کی روسے چونکہ مدعا علیہ مرتد ہو چکا

<sup>🐠</sup> فيصله مقدمه بهاولپور بسفية ۱۸۳ –۱۸۳

ہے،اس لیےاال کتاب ہونے کی حیثیت ہے بھی،اس کے ساتھ مدعیہ کا نکاح قائم نہیں رہ سکتا، مدعیہ کی میہ جمت وزن دار پائی جاتی ہے، لہٰذااس بناء پر بھی وہ ڈگری پانے کی مستحق ہے۔''۹

مقدمه فیصله بهاولپورے حوالہ سے ، یہ پوری بحث ،اس امرکوواضح کرویتی ہے کہ:

(۱) اس میں فیصله کی بنیا دقر آن وحدیث کے دلائل پڑھی (نہ کہ تنہا قر آن کے دلائل پر)۔

(۲) اصل فیصله کن تکته جس پر بید قضیه طے پایا ، لفظ خاتم انتہین کامعنی ومفہوم تھا (ند که نبی یا نبوت کی حقیقت )۔

(۳) دلائل میں، باوجود یکہ قرآن کے ساتھ، احادیث رسول پر بھی استنادواعتاد کیا گیاتھا، لیکن 
''فیصلہ مقدمہ بہاولپور' میں کسی مقام پر بھی ، یہ بات مذکور نہیں ہے کہ روایات حدیث میں 
گفتگو کے دوران ،'' بحث اصل موضوع سے ہٹ کر ، فریقین کی طرف سے پیش کردہ 
حدیثوں کے مجے یاضعیف ہونے پر مرکوز' ہوگئی، اوراس طرح '' جمل لیلا، غبارِ ناقہ کیلا میں 
گم ہوکررہ' گیا۔ روایات حدیث پر گفتگو کے باوجود بھی ،'' بحث کا متبجہ بھنور میں پھنی 
ہوئی ککڑی کی طرح ، ایک ہی مقام پر مصروف کردش' ندر ہا، بلکہ قرآن وسنت کی بنیاد پر ، یہ 
متبجہ '' بالکل کھر کر سامنے آگیا (اور وہ بھی ' حتی ، یقینی اور دوٹوک فیصلہ' کی صورت میں )
کہ قادیا نیت کو اختیار کرنے والا، مرتد اور دائر کا اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔

البتة طلوع اسلام اور''مفکر قرآن' صاحب نے ،اس فیصله کواپے''قرآنی دلائل''کا کرشمه قرار دیتے ہوئے ، جو سفید جھوٹ بولا ہے،اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ وہ خود (۱) جھوٹ بولنے میں کس قدر یدطولی رکھتے ہیں۔ (۲) تقلیبِ امور ، مُخِ حقائق اور تحریفِ واقعات کے لیےان کی دماغی صلاحییتں کس قدر بلند پایتھیں کہ رائی کا پہاڑ بنانا تو رہاایک طرف، وہ تو رائی کے بغیر بھی پہاڑ بناؤالیے میں اس قدر ماہر ومشاق ہیں کہ کوئی دو سرامخص ان کی گردکو بھی

نہیں پہنچ سکتا۔(۳)ا پنے اس جھوٹ کونبھانے کے کیے (اوراسے سرایا بچ بنانے کے لیے)جس

<sup>🚯</sup> فيصله مقدمه بهاولپور بصفح ۱۸۳

طرح انہیں کئی اور اکا ذیب کا سہار الینا پڑا اور جس طرح فاضل نج پر بہتان تر انتی کرنا پڑی ، اس

سے بدامر واقعی بے نقاب ہوجاتا ہے کہ جھوٹ ہی ان کا اوڑھنا پچھونا ہے ، اور یہی ان کی غذائے

روح ہے۔ (۴) پھراس جھوٹ کی بنائے فاسد پرایک اور فاسد زُورکا ، یہ کہہ کراضافہ کرنا کہ .....

دمہ ۱۹۵ میں ، جب احمد یوں کوغیر سلم قرار دیا گیا تو ملک میں من ۳۵ء کے مقدمہ کا بھی بڑا چرچا

ہوا، اور یہ معلوم کر کے آپ کو چیرت ہوگی کہ ہمارے بڑے بڑے مولوی صاحبان نے اس کا چرچا

تو کیا لیکن انہائی کوشش کی کہ اس سلسلہ میں ، کسی نوع سے بھی ، پرویز صاحب کا نام نہ آنے

پائے ۔ اس سے آپ، ان حضرات کی نگ نظری ، حسد اور بغض کا اندازہ لگا لیجے'' .....اس حقیقت

کو آفا ہے نیم روز کی طرح ، عیاں کر ڈالٹ ہے کہ آخرت میں ، خدا کے حضور جواب دہی کا انہیں بھی

مرتی بھرا حساس نہیں رہا۔ (۵) بھر ، کسی کے کارنا موں کا سہرا، خودا ہے سر باندھنا ، اگرا کی طرف

ان کی انہائی گھٹیا ، کمینی اور چھچھوری حرکت ہے ، تو دوسری طرف ، لوگوں کی آئی تھوں میں دھول

حبوی کر دھوکہ وفریب کے ذریعے ، انہیں تاریکی میں رکھنا بھی کوئی کم گھٹیار وش نہیں ہے۔

خودسوچ کیجیے کہ اس قماش کا آ دمی ، جو مخلوقِ خدا کے ساتھ ، جھوٹ ، فریب ، دعا ، بہتان تراثی اور تہمت طرازی جیسی فتیج وشنیع حر کات سے در لیخ نہیں کرتا وہ کلام اللہ کی تفسیر کی آ ڑیں تحریف کے کیا کیا گل نہیں کھولا سکتا۔

# (٢): "مفكرقر آن" كاليك سِه گونه جھوٹ:

''مفکر قرآن' جناب غلام احمد پرویز صاحب کے، اُس صرتے جھوٹ کے بعد، (جوانہول نے فیصلہ مقدمہ' بہاو لپور کے حوالہ سے اختیار کیا )، اب تین مزیدا کا ذیب پرویز ملاحظہ فرما ہے لیکن پہلے اس حقیقت کو جان لیجے، کہ وہ لوگ، جومزاج کے تیز، طبیعت کے گرم، جذباتی اور سرلیج الخضب ہوتے ہیں، انہیں جب بھی طیش آتا ہے، اور شتعل ہوجاتے ہیں، تو غیظ وغضب کی حالت میں، ان کی آتھوں میں خون اتر آتا ہے، جسم تھر تقرانے لگتا ہے، گردشِ خون تیز ہوجاتی ہے، صفط الدم بڑھ جاتا ہے، وفور جذبات میں دماغ، ہیجانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے، زبان

لڑ کھڑانے لگتی ہے، رکیس پھول جاتی ہیں، چہرہ چیں بچیں ہوکرتن جاتا ہے، مضیال بھنے جاتی ہیں،

بولتے وقت، منہ سے جھاگ اڑتی ہے، اور جو بچھ منہ ہیں آتا ہے، بولتے چلے جاتے ہیں، الی حالت میں اگران کے سینوں میں حقد و حسد اور بغض و کینہ کی آگ بھی جل رہی ہو، تو شدتِ جذبات میں اگران کے سینوں میں حقد و حسد اور بغض و کینہ کی آگ بھی جل رہی ہو، تو شدتِ جذبات میں اور بھی اضافہ ہوجاتا ہے، الی شدید جذباتی حالت میں جو بچھ وہ کہنا چاہتے ہیں،

زبان ساتھ نہیں دیتی، اور بے ساختہ ان کی زبان وقلم سے جھوٹ، یوں نگلنے لگ جاتا ہے جیسے الماتے ہوئے گٹر سے گندہ پانی۔

بالکل یمی کیفیت ہے جس میں ہم نے ددمفکر قرآن 'کوعمر کھر پایا ہے، علا کرام کے خلاف بالعموم اور سید ابوالاعلی مودود کی اور ان کی جماعت کے خلاف بالحضوص، ایسی ہی حالت میں، ان کے قلم سے کذب و دُور کا اظہار ہوا کرتا تھا، ان کے خلاف بولتے ہوئے یا لکھتے ہوئے ، جب وہ اپنی زبان یا قلم کو حرکت میں لاتے تھے، تو ان کی مخالف کا اندھا جوش، ان کے ہوش پر غالب ہو جاتا تھا۔ ایسی حالت میں انہیں اس بات کا مطلق احساس نہیں رہتا تھا کہ کیسے کیسے اکا ذیب و اباطیل، اُن کے لسان قلم سے فیک رہے تھے، چنا نچرا کی مقام پروہ جماعت اسلامی کے خلاف، اباطیل، اُن کے لسان قلم سے فیک رہے تھے، چنا نچرا کی مقام پروہ جماعت اسلامی کے خلاف، قد بَدَتِ البَعْضَآءُ مِنْ اَفْوَاهِم کی کا مصدات بن کر، لکھتے ہیں:

" ہم اٹھارہ برس سے (بلکہ ۱۹۴۰ء سے )مسلسل پکار پکار کر کہدرہ ہیں کہ جاعت ہے، نداس کے اقدامات کا جذبہ محرکہ، دین تقاضا ہوتا ہے۔ "

یہا قتباس ظاہر کرتا ہے کہ جماعت اسلامی کی مخالفت، ۱۹۴۰ء سے جاری ہے۔ایک اور مقام پر،اسی بات کا اعادہ یوں کیا گیا ہے:

د بهم نے تیس سال پہلے قوم کومتنبہ کیا تھا کہ جماعت اسلامی ،قوم اور اسلام ، دونوں

کے لیے مہیب خطرہ کا موجب ہے۔ ' 🗨

ید ۱۹۷ء کتحریر ہے تئیں سال قبل الین ۱۹۳۰ء میں ، جماعت اسلامی کے خطرہ مہیب سے

<sup>📭</sup> طلوع اسلام ، فروری ۱۹۶۷ء جس:۳۰

<sup>·</sup> فلوع اسلام ، دمير • ١٩٤ ء بص: ٢٣٠

قوم کوآگاہ کیا گیا تھا۔اس کے بعد، ایک اور مقام پر، بیکہا گیا کہ ۱۹۳۸ء میں طلوع اسلام کے اجراء کے وقت،اس مجلّہ کوجن جماعتوں کے خلاف، جنگ کڑنا پڑی تھی،اُن میں، جماعتِ اسلامی بھی شامل تھی۔اس نیمن میں مندرجہ ذیل اقتباس ملاحظہ فرمایے:

'' قائداعظم ،انگریز اور ہندو کےمحاذ کو،نہایت عمدگی سے سنجال سکتے تھے لیکن وہ حضرات جو قَالَ اللهُ وَقَالَ الموسول ك نعرول كے ساتھ ، مخالفت كے ليے ا بھرے تھے، اُن کے مقابلے کے لیے، انہیں کسی معادن کی ضرورت تھی۔اس کے ليے، اُن كى مكر انتخاب، ايك ايسے وجوان يريزى، جوايك مدت سے انہى واديوں میں مصروف یتحقیق تھا۔ اس نوجوان کا نام ، جو اس وقت ہندوستان کے ہوم ڈ بیار مُسنٹ میں ملازم تھا، غلام احمد پرویز تھا، اور بیتھا وہ مقصد، جس کے لیے ۱۹۳۸ء میں طلوع اسلام کا جرا ہوا، اس میدان میں ، اس کے مدمقابل ، قبداور عمامہ کے بڑے بڑے علم بردار تھے، جن کی علمیت اور فضیلت کا سکہ، ہندوستان ہی نہیں، بلکہ بیرون ہندتک کے لوگوں کے دلول پر بیشا ہوا تھا۔مولانا ابوالکلام آزاد،مولانا حسين احمد مدنی ،احمر سعيد د بلوي مفتي كفايت الله وغير ونيشنلست علامجلس احرار ،سرخ بیش، جمعیت انصار، جماعت اسلامی اوران کے ہم نوا۔ بیسب تحریک یا کستان کے خلاف متحده محاذبنائے ہوئے تھے، اوران کے مقابلہ میں بکہ وتنباطلوع اسلام۔ " •

پہلے دونوں افتباسات میں، یہ کہا گیا ہے کہ جماعتِ اسلامی کی مخالفت ۱۹۳۰ء ہے آغاز پذر یہوئی، اور اِس آخری افتباس میں یہ بتایا گیا ہے کہ طلوع اسلام کو، ۱۹۳۸ء بی میں، اپنے اجراء و آغاز بی کے وقت ہے، جن جماعتوں کے خلاف جنگ لڑنا پڑی ، ان میں جماعت اسلامی بھی شامل تھی قطع نظراس کے کہ ان عبارتوں میں تعارض و تناقض بھی پایا جاتا ہے، یہ تینوں افتباسات، کذب پرویز (یا کذب طلوع اسلام) کا منہ بولتا شبوت ہیں، کیوں کہ زمانہ خواہ ، ۱۹۳۰ء کا ہویا کذب پرویز (یا کذب طلوع اسلام) کا وجود بی نہیں تھا، جماعت اسلامی کی تاسیس تھیل کب

طلوع أسلام ، وممبر • 291 ء بق : ٢٠٠٠

ہوئی؟ طلوع اسلام ہی ہے اس سوال کا جواب ملاحظہ فرمایے:

'' جماعت اسلامی کا قیام مولانا مودودی صاحب کے ہاتھوں ۲۵ اگست ۱۹۴۱ء لا ہور میں عمل میں لایا گیا۔''•

جب ۱۹۳۸ء یا ۱۹۳۸ء میں جماعت اسلامی کا وجود ہی نہ تھا، تو اس کی مخالفت کا کیا معنی ؟
انسان کوجھوٹ بولتے ہوئے، اگرخوف خدانہیں، شرم رسول نہیں، تو کم از کم مخلوقِ خدا ہی سے حیا
کی ہوتی۔ اور یہی سوچا ہوتا کہ جب اس جھوٹ کا پول کھل جائے گا، تو کیا عزت رہ جائے گی۔
لیکن عزت کا حساس تو اسے ہوجس کی فی الواقعہ کوئی ''عزت' ہو، یہاں اگر کوئی چیز موجود ہے تو
وہ صرف ''عزت الاثم'' ہے، جو ہر جھوٹ اور کہ ائی کے ساتھ اضعافاً مضاعفۃ ہوتی چلی جاتی ہے۔

### اور چوتھا جھوٹ بھی:

مندرجہ بالا آخری اقتباس کا آخری حصہ، ایک اور (چوتھ) جھوٹ پربھی دلالت کررہا ہے۔ اس میں نیشنلسٹ علما اور چار جماعتوں کا ذکر کر کے، یہ کہا گیا ہے کہ ...... "پیسب تحریک پاکستان کے خلاف، متحدہ محاذبنائے ہوئے تھے، اوران کے مقابلہ میں یک و تنہا طلوع اسلام "..... اس صرح کذب میں بھی یہ کوشش کی گئی ہے کہ باقی اخبارات و محلات کی نفی کر کے، اس جنگ آزادی کر لڑنے کا ساراسہ راطلوع اسلام ہی کے سر باندھا جائے، حالال کہ تحدہ ہندوستان میں شعبہ صحافت کے بچھاور گوشوں سے بھی یہ جنگ لڑی گئی ہے، اس کا ثبوت، کسی اور کتاب سے شعبہ صحافت سے پیش کیا جارہا ہے:

"اس زمانه میں برصغیر کے طول وعرض میں پاکستان کے حوالہ سے ایک قلمی جنگ جاری تھی۔ برصغیر کے تم ہا خبارات، مسلم زعماء، باستثنائے چند، سب پاکستان کے خلاف شے۔ اس وقت کے اخبارات کے فائل گواہ ہیں کہ پنجاب میں" زمینداز"، دبلی ہے" الامان" اور مجلّه "طلوع اسلام" پاکستان کے نقیب شے۔ باتی تمام پریس "دُوان" کے سوا، پاکستان کے خلاف شے۔"

طلوع اسلام ، فروری ۱۹۸۷ء ، صفحه ۱۰

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام ، اكتوبر ١٩٦٨ ، صفحة ٣٣

اس اقتباس سے بی ظاہر ہے کہ پاکستان کی جنگ' کیہ و تنہا طلوع اسلام' نے نہیں لڑی، کیکن جس کی رگ رگ میں کذب و زُوراور دروغ وجھوٹ رہے بس چکا ہو،اور کتمانِ تھا کتی جس کی فطرت و ثانیہ بن چکی ہو، واقعات کوسٹے کر کے لوگوں کی آئیھوں میں دھول جھونکنا ، جس کا دائی مشغلہ قرار پاچکا ہو، خیانت د بددیا نتی کے جراثیم جس کے ذرات خون تک میں حلول کر چکے ہوں، مشغلہ قرار پاچکا ہو، خیانت د بددیا نتی کے جراثیم جس کے درات خون تک میں حلول کر چکے ہوں، تہمت طرازی اور بہتان تراثی جس کی ہڑیوں کے گودے تک میں اتر چکی ہو، ہوئی شہرت کا بخار، جسے ، اس حد تک چڑھا ہوا ہوکہ خافین کے ہاتھوں انجام پانے والے کارناموں کو بھی ، وہ اپنی ذرات سے منسوب کرنے کا عادی ہو چکا ہو، تو ایسا ''دمفکر قرآن' ، جھوٹ نہ ہو لے تو اور کیا کرے؟



### بالبهم

# مغالطهآ رائيال،خيانت كاريال،فريب انگيزيال

دنیامیں، خوش کن سے خوش کن فلسفہ، دلچسپ سے دلچسپ نظرید، اچھے سے اچھا تصور، خوب ہے خوب ترفکراورخوش آئند ہے خوش آئند تول، ہر مخص ہرونت پیش کرسکتا ہے، کیکن جو چیز،اس کے ساتھو، ہر وقت مطلوب ہے، وہ عمل ہے۔ کو ئی شخص ،خواہ وہ خود کو، یا دوسرے اشخاص اس کو، کتنا ہی بردا آ دمی سمجھے بیٹھے ہوں،اس کے بہتر اور کال ہونے کی دلیل،اس کے نیک خیالات، یا کیزہ تصورات، اورخوش کن نظریات نہیں ، بلکہ اس کے اعمال اور کارناہے ہیں۔ اگر اعمال وافعال اور سیرت وکردار کا بیمعیار قائم ندکیا جائے ، تو اچھے اور برے کی تمیز اٹھ جائے ، اور دنیا صرف باتیں بنانے والوں کامسکن بن کررہ جائے ،اس پہلوہے جب ہم''مفکر قرآن'' کود مکھتے ہیں،تو ہمارے سامنےان کے وہ اعمال آتے ہیں جن میں دھوکہ وفریب دہی ، خیانت کاری ، الزام تراثی ، بہتان طرازی، افتراء بردازی، دروغ گوئی، کتبان حق اور تائید باطل، اور پھران سب کے نتیجہ میں تضادات و تناقضات كا وسيع خارزار دكھائى ويتاہے، ہمارے سامنے ، ان كى پياس پچين ساله ''قرآنی خدمات''اس لینہیں آتیں، کہوہ اگرایک فریق کے زد یک بلندیاریہ معلمی جواہز' ہیں ،تو دوسرے گروہ کے نزدیک،'' قرآنی تحریفات وتلبیسات'' کامجموعہ ہیں۔اورعام آ دمی سے پیہ بات مخفی ہی رہتی ہے کہ اصل حقیقت کیا ہے، کیکن''مفکر قرآن' صاحب کے اعمال وافعال کے بارے میں تھوڑی ی تحقیق کے بعد، ہڑ مخص جان سکتا ہے کہ جو پچھ کہا جار ہاہے وہ وا تعتابنی برحقا کق اورشک وشبہ سے بالاتر ہے،اس لیےاس باب میں وہ مثالیں پیش کی جار ہی ہیں جوان کے اعمال و افعال ہے تعلق رکھتی ہیں، اور جن میں تقلیب امور اور شکییں حقائق کے ذریعہ، ''مفکر قرآن'' صاحب خیانت کاری اوروهو که دبی کی روش برگا مزن دکھائی دیتے ہیں۔

(۱): ز مانی پس منظر ہے عبارت کو کاٹ کر دھو کہ دہی اور خیانت کاری کی پہلی مثال: برصغیریاک و ہندمیں ۱۹۴۷ء سے قبل ، انگریز وں کی حکومت تھی ۔ تیم تمبر ۱۹۳۹ء کو جنگ عظیم دوم کا آغاز ہوا،اور دوہی روز بعد، (ساتمبر ۱۹۳۹ء کو) برطانوی حکومت بھی اس جنگ میں شریک ہوگئی، حکومت برطانیے کی بیخواہش تھی کہ اس جنگ میں اُس کی شمولیت پرمسلمانوں میں کوئی منفی رقبل پیدانہ ہو۔اس لیے، اُسے برصغیری مسلم آبادی کو، نبصرف بیک ناراض نہیں کرنا تھا ، بلکہ مسلمانانِ برصغیر کی حمایت بھی اسے مطلوب تھی مسلم لیگ نے ،جس کی قیادت ، قائد اعظم محمر علی جناح کے ہاتھ میں تھی ،مقامی برطانوی حکومت کواپنی حمایت واعانت فراہم کرنے کے لیے، ۱۸ متبر ۱۹۳۹ء کو، ایک ریز دلیوش پاس کیا۔ بیریز دلیوش، تین چارصفحات پرمشتل تھا، اس میں برطا نیپکوصرف اس شرط پر جنگ میں تعاون کا یقین ولا یا گیا کہ وہ صرف ہندوستان کی جارد یواری میں مسلم قوم کے حقوق کا تحفظ کرے۔ دوسرے الفاظ میں ،اس کامعنی پیضا کیمسلم لیگ کواس امر ہے کوئی بحث نہیں کہ برطاعیا وراس کے حلیفوں کی جنگ، قال فی سبیل اللہ ہے یا قال فی سبیل الطاغوت \_انہیں صرف اس ہے بحث تھی کہ سلم قوم کے ہندوستان کی حد تک ، قومی حقو ق کا تحفظ ہو جائے۔اس تحفظ کی یقین و ہانی کے بعد،مسلم لیگ، اس قبال میں تعاون کے لیے تیارتھی جو ببرحال قال فی سبیل الله نبیس، بلکه قال فی سبیل الطاغوت ہی تھا۔اس قرار داد کے ، درج ذیل فقرول میں ،حکومت برطانی کوهمایت وتعاون کالفتین دلایا گیاتھا:

''مسلم لیگ کی در کنگ کمیٹی کو پولینڈ ، انگستان اور فرانس سے گہری ہمدردی ہے،
بایں ہمہ وہ محسوس کرتی ہے کہ اس آ زمائش کی گھڑی میں برطانیہ کواس وقت تک
مسلمانوں کی مد داور تعاون حاصل نہیں ہوسکتا جب تک کہ ملک معظم کی حکومت اور
وائسرائے ،کا گریسی صوبوں میں ، جہاں آج مسلمانوں کا مال محفوظ ہے ، نہ جان ،
عزت محفوظ ہے نہ آبرو، اور جہاں ان کے ابتدائی حقوق کونہایت بے رحمی سے کچلا جا
رہا ہے ،ان کے ساتھ حق وانصاف کا سلوک نہیں کرتی ۔' • •

۱۹۳۵ ماری قوی جدو جهد ، جنوری ۱۹۳۹ و تا دیمبر ۱۹۳۹ ه ، از عاشق حسین بنالوی مطبوعه یا کستان ناتمنر پرلیس ، لا بور

اس قرارداد کے آخریں، چرای بات کو یون دہرایا گیا ہے:

"آج دنیا کو جوخطرناک بحران در پیش ہے، اگراس سے کامیابی کے ساتھ عہدہ برآ ہونے کے لیے، حکومت برطانی کو سلمانوں کا آبر دمندانہ تعادن درکارہے، تواس کا فرض ہے کہ سلمانوں میں یہ احساس پیدا کرے کہ ان کے حقوق محفوظ ہیں، نیزاس کا یہ بھی فرض ہے کہ اس سلسلہ میں مسلم لیگ کا، جو مسلمانانِ ہند کی واحد نمایندہ جماعت ہے، اعتاد حاصل کرے۔"•

۸ استمبر ۱۹۳۹ء کی اسی قرار داد پراظهار خیال کرتے ہوئے ،مولانا سید ابوالاعلی مودودیؓ نے (نومبر ۱۹۳۹ء کے ترجمان القرآن میں ) یتجر برفر مایا:

"" پی سب سے بڑی تو میجلس مسلم لیگ،جس کونو کروڑ مسلمانوں کی نمایندگی کا دعویٰ ہے، ذرااس کو دیکھیے کہ وہ اس وقت کس روش پر چل رہی ہے،موجودہ جنگ کے آغاز میں،اس نے اپنی جس پالیسی کا اعلان کیا،اور پھروائسرائے کے اعلان پر جس رائے کا اظہار کیا،اس کو پڑھیے اور بار بار پڑھیے،اگر آپ ایک اصول پرست جماعت کے طرز عمل اور ایک ایس جماعت کے طرزعمل میں، جومحض اپنی قوم کی سای اغراض کی خدمت کے لیے بی ہو، فرق وامتیاز کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں ،تو اول نظر میں آپ کومسوں ہو جائے گا کہ جنگ کے موقع پرجو یالیسی لیگ نے اختیاری ہے، وہ اصول پرتی کے ہرنشان سے خالی ہے۔ اگر بیشلیم کرلیا جائے کہ در حقیقت یہی پالیسی مسلمانوں کے ذہن کی ترجمانی کرتی ہے واس کے آسینے میں ہرصا حب نظر آوی و کھے سکتا ہے کہان نام کے مسلمانوں پر پوری اخلاقی موت واقع ہو چکی ہے، مقای طور پر ہندوستان میں مسلمانوں کی جوسیاسی بوزیشن اس وقت ہے،اس پوزیش میں اگرونیا کی کوئی اور قوم ہوتی تواس کی لیگ بھی الی ہی یالیسی اختیار کرتی اور قریب قریب انہی الفاظ میں اپناریز ولیوٹن مرتب کرتی۔ آپ مسلم کی

ماری قوی جدو جهد ، جنوری ۱۹۳۹ و تا دیمبر ۱۹۳۹ و ، از عاش حسین بنالوی مطبوعه پاکستان تائمنر پرلیس ، لا مور

بجائے سکھ، پاری ، جرمن ، اٹالین ، جونام جا ہیں رکھ سکتے ہیں۔ یہی سیاسی موقف اور یمی مقامی حالات ، اس کے ساتھ وابسة کردتیجئے ، اور پھر بڑی آ سانی کے ساتھ آباس ریز دلیوش کوان میں سے جرقوم کی طرف منسوب کر سکتے ہیں۔اس کے معنی بیہوئے کہ سلمان،اب اس سطح تک گر گیا ہے جس سطح پر دنیا کی تمام تومیں ہیں۔ایک موقع ومحل پر، دنیا کی کوئی کا فرومشرک قوم، جوطرزعمل اختیار کرسکتی ہے، وہی مسلمان بھی اختیار کر رہا ہے۔ وہ بھول گیا ہے کہ میں اولاً اور بالذ ات ایک اخلاقی اصول کا نمایندہ اور وکیل ہوں ،اسی حیثیت سے میرا نام مسلمان ہے، میرا كامسب سے يہلے ايك معاملہ كے اخلاقى پہلوكود يكھنا ہے اور ميرى مسلمان ہونے کی حیثیت کا تقاضا میہ کہ اس پہلو پراییے فیصلہ کا مدار رکھوں ،اگر میں نے صرف یمی دیکھا کہ پیش آمدہ،معاملہ،خودمجھ پراورمیری قوم پر کیا اثر ڈالتا ہے،اور پیاکہ میں اس صورت حال میں اینے لیے کس طرح فائدہ حاصل کر سکتا ہوں تو پھر ''مسلمان' کے نام سے میرے الگ وجود کی کوئی وجہ باقی نہیں رہتی۔ ایساطرزعمل تو،اگر میں نامسلمان ہوتا اورکسی آ سانی کتاب کی ہوابھی مجھے نہ گئی ہوتی ،تب بھی میں اختیار کرسکتا تھا۔' 🌣

اس کے بعد، مولانا مودودیؒ نے بیدواضح کیا کدوہ خوداس معاملہ کوایک''وطن پرست' کی حیثیت سے ، جس کا اصول ، اول وآخر، حیثیت سے ، جس کا اصول ، اول وآخر، اسلام ہو۔

"میں اس معاملہ کو ہندوستانی وطن پرست کے نقط ُ نظر سے نہیں ویکھا، مجھے اس سے بھی کوئی بحث نہیں کہ سیاسی جیٹیت سے مسلم لیگ کی سے پالیسی ،مسلمان نام کی اس قوم کے لیے، جو ہندوستان میں بہتی ہے،مفید ہوگی یامفر۔میرے لیے جوسوال اہمیت رکھتا ہے وہ صرف یہ ہے کہ جو قوم اس وقت مسلمان کے نام سے پکارے

<sup>●</sup> ترجمان القرآن ، نوم بر ۱۹۳۹ء مسلمان اورموجوده سيالي تشكش ، صغيه ۲۶ تركيب آزادي منداورمسلمان ، حصه دوم ، صغيه ۳۲۳ م

جانے کے باعث ونیا میں اسلام کی نمائندہ مجھی جاتی ہے، اس کی سب سے بڑی مجلس نے ونیا کے سامنے اسلام کو کس رنگ میں پیش کیا ہے؟ اس نقطۂ نظر سے جب میں مسلم لیگ کے ریزولیوشن کو دیکھتا ھوں تو میری روح ہے احتیار ماتم کرنے لگتی ھے۔ " •

مولانا مودودیؒ کے اس آخری جملہ کو جسے خطائے میں پیش کیا گیا ہے،''مفکر قرآن' جناب غلام احمد پرویز صاحب، خیانت و بددیا نتی کے ساتھ ، اس کے زمانی سیاق وسباق سے الگ ٹکال کر ، لوگوں کی آئکھوں میں دھول جھو تکتے ہوئے ، مولانا مودودیؒ پر بیجھوٹا الزام عائد کرتے ہیں کہ انہوں نے بیہ بات ، مسلم لیگ کے مارچ ، ۱۹۵۰ء والے ریز ولیوشن کے بارے میں کھی تھی۔ ملاحظ فرما ہے ، اُن کا درج ذیل اقتباس :

"جب مارج 1969ء میں مسلم لیگ کے سالا نہ اجلاس (لا مور) میں پاکستان کا ریزولیوٹن پیش ہوا، تو انہوں (لیعنی قائد اعظم) نے اپنی صدارتی تقریم میں فرمایا.....

"میرے لیے یہ اندازہ لگانا بڑا مشکل ہے کہ آخر ہمارے ہندو بھائی، اسلام اور ہندومت کی حقیقت اورا ہمیت کو بجھنے سے کیوں گریز کررہے ہیں۔ یہ حقیقت ہے کہ دونوں نہ ہہ بنیں بلکہ ایک دوسرے سے مختلف معاشرتی نظام ہیں، اوراس بناء پر متحدہ قو میت ایک ایسا خواب ہے جو بھی شرمندہ تجیر نہیں ہوسکا۔ یا در کھے، ہندواور مسلمان نہ ہب کے ہرمعا ملے میں دوجدا گانہ فلفے رکھتے ہیں۔ دونوں کی معاشرت ایک دوسرے سے مختلف ہے، یہ دوالگ الگ تہذیوں ہے تعلق رکھتے ہیں جن کی بنیادیں متنادت میں یکجا کردینا بنیادیں متنادت میں یکجا کردینا بنیادیں متنادت میں یکجا کردینا باہمی مناقشات کو بڑھائے گا اور بالآخراس نظام کو پاش پاش کردے گا جواس ملک باہمی مناقشات کو بڑھائے گا اور بالآخراس نظام کو پاش پاش کردے گا جواس ملک کی حکومت کے لیے وضع کیا گیا ہے۔ "

<sup>💿</sup> ترجمان القرآن،نومبر ۱۹۳۹ء،مسلمان اورموجود وسیای کشکش سوم بصفحه ۳۳ تحریک آزاد کی بهنداورمسلمان ،حصه دوم بصفحه ۲۲ مسلم

قائداعظم کے اس فرمان کے آخری جملے پر • کانشان ثبت کر کے، نیچے حاشیہ میں،''مفکر قرآن'' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب لکھتے ہیں

''یکی وہ ریز ولیوش تھا جس کے متعلق ، امیر جماعت اسلای ، سید ابوالاعلی مودودی ماحب نے بیفر مایا تھا کہ ..... "جب میں مسلم لیگ کا ریز ولیوشن دیکھتا ھوں تو میری روح ہے احتیار ماتم کرنے لگتی ھے ۔'' ..... •

کیا وہ شخص ، جے خدا کے سامنے اپنی جواب وہی کا احساس ہو، اور سنت نبوی کو تو خیر

چوڑئے، نقط قرآن ہی کی مخلص پیروی کا دعوے دار ہو، کیااس قتم کی بددیانتی کرسکتا ہے کہا ہے مخلف کی عبارتوں کو سیاق سے اور موقع وکل سے جدا کر کے محض اپنے بغض وعناد کا بخار کا لئے کے لیے الوام تراثی ، بہتان طرازی اور افتر اور دافتر دا

مولا نامودودیؓ کی وضاحت:

پرویز صاحب نے سیاق وسباق اور موقع و کل سے کا کے رجس عبارت کی بنیاد پر بیالزام تراثی کی ، وہ اُس'' مسلمان اور موجودہ سیای کھکش'' حصد سوم کی عبارت تھی جو اب' تحریک آزادئ ہنداور مسلمان' حصد وم ہیں شامل ہے، اس کتاب ہیں، اس جملہ پر، جسے پرویز صاحب نے الزام تراثی کی بنیاد بنایا ہے، مولا نامودودئ نے ان الفاظ میں جدید حاشی تحریفر مایا ہے:

'' بعض لوگوں نے کمال بددیا تی کے ساتھ، اس فقر نے کو سیاق وسباق سے الگ نکال کر جھے پر بیالزام لگایا ہے کہ میں نے بیات مسلم لیگ کے مارچ ۱۹۳۹ء والے دینولیوشن کے بارے میں کھی تھی، حالاں کہ بیہ ضمون نومبر ۱۹۳۹ء کے ترجمان القرآن میں شائع ہوا تھا۔ اس میں مارچ ۱۹۳۹ء کے دینولیوشن پر اظہار خیال کی الہامی طافت ہی سے کیا جا سکتا تھا۔' \*\*

طلوع اسلام، فروری ۱۹۲۳ه، صفحه ۲۳

تركيك آزادى بنداورمسلمان ،حصدوم بصفحة

یہاں ایک سلیم الفطرت اور بے لاگ تحقیق کرنے والا غیر جانب وار شخص، دمفکر قرآن، اور مولانا مودودیؓ کے درمیان واقع اخلاقی فرق و تفاوت کو محسوں کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ ایک طرف، عبارات کو سیاق و سباق سے کاٹ کر صرح بددیا نتی ، بہتا ان تراثی اور خلق خدا کو دھوکہ دینے کے کرتب ہیں، اور وہ بھی مولانا مودودیؓ کانام لے کر، اُنہیں نشانہ بناتے ہوئے ۔ اور دوسری طرف، اس بہتان دبددیا نتی کا پردہ چاک بھی کیا جاتا ہے، تو پرویز صاحب کانام لیے بغیر، کو ایم کی کہاں اخلاقی کو ایم کے کہاں اخلاقی رزائل پائے جاتے ہیں اور کہاں اخلاقی فضائل۔

### (۲): بددیانتی اور دهو که دبی کی دوسری مثال:

مولا نامودودیؓ کے خلاف، ''دمفکر قرآن' جناب غلام احمد پرویز صاحب، جس حسد و کینہ اور نفرت وعداوت کا مظاہرہ کیا کرتے تھے، وہ اس امر پر شاہد ہے کہ مؤخر الذکر کوامانت و دیانت اور حق وعدل سے کوئی تعلق نہیں ہے، وہ صرف بیچا ہتے ہیں کہ اپنے مخالف کو ہر حال میں نیچا دکھایا جائے، اور اس مقصد کے لیے، انہیں کوئی گھٹیا سے گھٹیا اور گھنا وئی سے گھنا وئی حرکت کرنے سے جائے، اور اس مقصد کے لیے، انہیں کوئی گھٹیا سے گھٹیا اور گھنا وئی سے گھنا وئی مرکت کرتے ہوئے، قائد اعظم کا بی قول بیش کرتے ہوئے، قائد اعظم کا بی قول بیش کرتے ہوئے، قائد اعظم کا بی قول بیش کرتے ہیں:

'' قائداعظم ، المصنع بیٹھتے اس حقیقت کو واضح کرتے چلے جاتے تھے کہ پاکستان میں اسلامی مملکت قائم ہوگی۔ اس میں اسلامی تصورات اور اسلامی قوانمین کے مطابق زندگی بسر ہوگی۔''

اس كے بالكل متصل، وه، مولانامودودي كم متعلق كصة مين:

لیکن جن لوگوں کو پاکستان سے خدا واسطے کا بیرتھا، وہ پراپیگنڈ ، کرتے تھے کہ ..... د مسلم لیگ کے کسی ریز ولیوش ، اور لیگ کے ذمہ دار لیڈروں میں سے کسی کی تقریر میں ، آج تک بیربات واضح نہیں کی گئی کہ ان کا آخری مطمح نظر ، اسلامی نظام حکومت

طلوع اسلام ، فروري ١٩٦٣ء ، صفحه ٢٥

قائم کرناہے۔'' (ترجمان القرآن، محرم ۱۳۶۰ھ، صفحہ ۲۵) • اس کے فوراً بعد،''مفکر قرآن' کی میرعبارت موجود ہے:

"بندوستان میں مسلمانوں کو بیر کہہ کر پاکستان کے خلاف بھڑ کا یا گیا۔ لیکن جب بہی صاحب، پاکستان تشریف لے آئے ، تو اب بیر کہا جا رہا ہے کہ ……"میں آپ کو یعین ولاتا ہوں کہ قیام پاکستان کی جدوجہد میں، جو پچھآ پوسمجھایا گیا تھا، وہ بیتھا کہ پاکستان سے مقصودا کی استان کی جدوجہد میں، جو پچھآ پوسمجھایا گیا تھا، وہ بیتھا کہ پاکستان سے مقصودا کی کتاب اور اس کے دسول مطلق نظام ،خدا کی کتاب اور اس کے دسول مطلق نظام ،خدا کی کتاب اور اس کے دسول مطلق نظام ،خدا کی کتاب اور اس کے دسول مسلمان اسلامی اصولوں کے مطابق زندگی بسر کریں۔ لیڈروں کے ذہن میں ،اس وقت خواہ پچھ بھی ہو، کم از کم زبانوس نے ان بوس نے ہرا سی اور کی میں ،اس وقت خواہ پچھ بھی ہو، کم از کم زبانوس کے انہوں نے ان کو اور اور ان کے ظاہر کردہ ارادوں پریفین کر بے تحریک پاکستان میں ان کا ساتھ دیا تھا۔ (وستوری سفارشات پر تنقید ،صفی کا "

مولانا مودودی کی قیام پاکتان سے پہلے کی ایک عبارت، اور پاکتان بننے کے بعد کی ایک عبارت، اور پاکتان بننے کے بعد کی ایک عبارت کو دمفکر قرآن ' نے پیش کر کے، سید ابوالاعلی مودودی علیہ الرحمة کے تضاد کو واضح کرتے ہوئے، اپنے قار مین کو دھوکہ اور فریب دینے کی جو''خوبصورت کوشش'' فرمائی ہے، اس کی داد نہ وینا زیادتی ہے، اس سے آئیس کم از کم یہ فاکدہ ضرور پہنچا ہے کہ آئیس اپنے تضادات و تناقضات کو چھپائے رکھنے کے لیے، ایک پردہ فراہم ہوگیا ہے۔ چنا نچہ اب وہ، مولانا مرحوم کی دونوں عبارتوں کو پیش کر کے، نتیجہ بینکا لتے ہیں:

"لعنی ہندوستان میں بیہ ہاگیا کہ لیگ کے کسی ذمہ دارلیڈر نے اپنی کسی تقریر میں بیہ نہیں ہے کہ ایک کے کسی خمیس کہ کہا جا کہ ایک کے کہا جا رہا ہے کہ لیگ کے لیڈرول نے ہرا سٹیج اور ہر منبر سے ریہ کہا تھا کہ پاکستان میں اسلامی نظام قائم ہوگا۔ انسان کی دیدہ دلیری کی بھی کوئی حد ہونی چاہئے۔"

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام ، فروري ١٩٦٣م ومفيد٢٥ 🔹 😸 طلوع اسلام ، فروري ١٩٦٣م ومفيد٢٥

واقعی پر بات تو درست ہے کہ ..... ' انسان کی دیدہ دلیری کی بھی کوئی صد ہونی چاہئے'' ..... مگر یہ کہ اس جملے کامخاطب کیسے ہونا چاہئے؟ اس کے لیے تھوڑ اساانتظار سیجیے۔

متحدہ ہندوستان میں، اٹھتے بیٹھتے اس حقیقت کی وضاحت میں کہ مجوزہ پاکستان میں اسلامی نظام حکومت قائم ہوگا، قائد اعظم کے جن پانچ بیانات کو،''مفکر قرآن'' نے بطور ثبوت پیش کیا ہے، وہ تاریخ دار درئے ذیل ہیں:

(۱).....اگست ۱۹۳۱ء میں، وہ حیدرآ بادد کن تشریف لے گئے، وہاں عثانیہ یو نیورٹی کے طالب علموں نے ان سے اس باب میں پھے سوالات پو چھے۔ ان سوالوں کے جواب میں، انہوں نے جو پھوٹر مایا، اس سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلامی نظام سے ان کامتعین مفہوم کیا تھا۔ •

(۲) .....انہوں نے (یعنی قائد اعظم نے) مارچ ۱۹۲۲ء میں، پنجاب مسلم سٹونٹس فیڈریشن کے سالانہ کا نفرنس میں تقریر کرتے ہوئے فر مایا '' پاکستان کے تصور کو، جو مسلمانوں کے لیے اب ایک عقیدہ کی حیثیت رکھتا ہے، مسلمانوں نے اچھی طرح سمجھ لیا ہے کہ ان کی حفاظت، نجات اور تقذیر کا راز، ای میں مضمرہے۔ اس سے یہ آواز اقصائے عالم میں گونج گی کہ دنیا میں الی مملکت بھی ہے جواسلام کی عظمتِ گذشتہ کواز سرنوزندہ کرے گی۔

(۳) .....قا کداعظم نے (۹ دیمبر۱۹۳۴ء کو) یوم اقبال کی تقریب پر، انہیں ان گرال قدر الفاظ میں یا دفر مایا: ' علامہ اقبال ، اگر چہا کیے عظیم شاعرا درفلفی ہے ، کین وہ عملی سیاست دان بھی کم پائے کے نہ تھے۔ وہ اسلامی اصولوں پر ایمانِ کامل اور یقینِ محکم کی بنیا و پر ان چندا فراد میں سے تھے جنہوں نے سب سے پہلے یہ تصور پیش کیا کہ ہند وستان کے شال مغربی اور شال مشرقی علاقوں کو ہند وستان سے الگ کر کے ایک اسلامی مملکت متشکل کی جاسکتی ہے۔''

<sup>🐧</sup> طلوع اسلام ، فروري ١٩٦٣م في ٢٦٠ ٢٥٥ 🌏 ، 🖨 طلوع اسلام ، فروري ١٩٦٣م وصفحة

(٣) ..... جون ١٩٢٥ء ميں انہوں نے فرنئير مسلم سٹو ونٹس كے نام، اپنے پيغام ميں فرمايا
د پاكستان سے مطلب يہى نہيں كہ ہم غير ملكى حكومت ہے آزادى چاہتے ہيں، اس سے حقیقی
مراد، مسلم آئيڈ يالو جی ہے جس كا تحفظ نہايت ضرورى ہے۔ ہم نے صرف اپنی آزادى
حاصل نہيں كرنى، ہم نے اس قابل بھى بنتا ہے كہ ہم اس كى حفاظت كرسكيں، اور اسلامى
تصورات ادراصولات كے مطابق زندگى بسركر سے " •

(۵) ....انہوں نے (۲۱ نومبر ۱۹۲۵ء کو) فرنٹیئر مسلم لیگ پیثاور کی کانفرنس میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا "مسلمان، پاکستان کا مطالبہ اس لیے کرتے ہیں کہ وہ اس میں اپنے ضابطہ حیات، ثقافی نشوونما، روایات اور اسلامی تو انین کے مطابق زندگی بسر کرسکیس "

سے پائی بیانات ہیں، جنہیں ہم نے تاریخی تر تیب سے پیش کیا ہے (جبکہ طلوع اسلام نے ان کی تاریخی تر تیب کو طوز نہیں رکھا)۔ قا کداعظم کے ان پانچوں بیانات میں واقعی اس بات کا ذکر ہے کہ مجوزہ پاکستان میں اسلامی تو انمین نافذ ہوں گے۔ ان بیانات کو «مفکر قرآن " نے مولانا مودودی ہے اس بیان کی تر دیدو تغلیط میں پیش کیا ہے جس میں انہوں نے فرمایا تھا کہ «مسلم لیگ کی کی ریز دلیوش اور لیگ کے ذمہ دارلیڈروں میں سے کسی کی تقریب میں آج تک بیہ بات واضح نہیں کی گئی کہ ان کا آخری مطمح نظر، اسلامی حکومت قائم کرنا ہے "لیکن سوال بد پیدا ہوتا ہے کہ مولانا مودودی نے بہات کب کہی تھی ؟ طلوع اسلام نے اس کا حوالہ " ترجمان القرآن بحرم ۱۳۱ ھی کا پیش کیا ہے۔

قابلی غورسوال:

یہاں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے۔ قائد اعظم کے جملہ بیانات خمسہ کوطلوع اسلام نے عیسوی کیلنڈر کی تواریخ کے ساتھ پیش کیا ہے، لیکن مولانا مودودی کے اس اقتباس کوقمری کیلنڈر کے حوالے سے پیش کیا ہے۔ آخر بید کیوں؟ یہی وہ سوال ہے جس کاحل ، ایک طرف تو ، قار مکین کرام کے قلوب واذ ہان کی ساری گر ہیں کھول دیتا ہے ، اور دوسری طرف ''مفکر قرآن' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب کے دجل وفریب کو بے نقاب کر ڈالٹا ہے۔ محرم ۱۳۱۰ھ کی

طلوع اسلام ، فروری ۱۹۲۳ و ، صفحه ۲۵

**۵** طلوع اسلام، فروري ۱۹۲۳ء صفح ۲۵،۲۳۶

مطابقت،اگرعیسوی کیلنڈر کے ساتھ قائم کی جائے تو مارچ ۱۹۴۱ء طے پاتا ہے کیکن طلوع اسلام نے اسے فروری ۱۹۴۱ء قرار دیا ہے۔ ( دیکھیے طلوع اسلام ، فروری ۱۹۴۱ء، جس میں محرم الحرام ۱۳۲۰ھ مطابق فروری ۱۹۴۱ءورج ہے۔)

اب درمفکر قرآن ' جناب جو ہدری غلام احمد پرویز صاحب کی خیانت ، بددیا نتی ، دجل و فریب اورمغالطه آرائی ملاحظه فرمایے که قائد اعظم نے مجوزه پاکتان کواسلامی مملکت بنانے کے حوالے سے جتنے بھی اعلانات کے جیں ، وہ سب کے سب فروری ۱۹۴۱ء یا مارچ ۱۹۳۱ء (محرم ۱۳۲۰ھ) کے بعد کے اعلانات ہیں۔ اورمولانا سید ابوالاعلی مودودی نے ،جس وقت (یعنی فروری یا مارچ ۱۹۴۱ء میں ) یہ کہا تھا کہ سی مسلم لیگی لیڈر نے بینہیں کہا کہ پاکتان میں اسلامی فظام قائم ہوگا، اُس وقت واقعی صورت حال ایسی ہی تھی۔ قائد اعظم کے بیسارے بیانات مفروری یا مارچ ۱۹۴۱ء کے بعد (یعنی اگست ۱۹۴۱ء ، مارچ ۱۹۳۲ء، و دسمبر ۱۹۳۳ء، جون ،فروری یا مارچ ۱۹۳۱ء کے بعد (یعنی اگست ۱۹۳۱ء ، مارچ ۱۹۳۲ء، و دسمبر ۱۹۳۳ء، جون مفروری یا مارچ ۱۹۳۱ء کے بعد (یعنی اگست ۱۹۳۱ء ، مارچ ۱۹۳۷ء، کوسا منے رکھتے ہوئے ، اور پھران ہی بیانات کوسا منے رکھتے ہوئے ہوئے ، اور ہر منبر پر کھڑے ہوئے ایسان کی دیدہ دلیری کی بھی کوئی حد ہوئی جیا ہیں :

اب آپ خودسوچ لیجئے کہ مولانا مودودیؒ کی عبارات کو،ان کے سیاق وسباق سے الگ کر کے،اور زیان نے سیاق وسباق سے الگ کر کے،اور زیانۂ تحریر سے صرف نظر کر کے پیش کرنا، کیا''مفکر قرآن' کی نیک نیمی نیمی پر بینی ہے یا فسادِ نیت اور بد باطنی پر؟ پھر یہ بات بھی قابلِ غور ہے کہ تنہا مولانا مودودیؒ کے اقتباس کو کیوں قمری کیلنڈر کے ساتھ پیش کیا گیا؟ کیا صرف اور صرف اس لیے نہیں کہ اگر''مفکر قرآن' صاحب،عیسوی کیلنڈر کے ساتھ ماہ وسال ورج کردیتے توان کی بدویا نتی اورد جل و فریب کا پردہ ، ہراُس شخص پر فاش ہو جاتا ،جس کی نظر مولانا مودودیؒ اور قائد اعظم کے فرمودات کے ماہ وسال پر پڑجاتی ؟

اس بحث کی روشنی میں ' مفکر قرآن' چو ہدری غلام احمد پرویز صاحب کی خیانت و بددیا نتی

، دجل وفریب اور مغالط آرائی کی راه سے لوگوں کی آنکھوں میں دھول جھو نکنے کی اس' مبارک و مسعود سعی وکاوش' کو ملاحظ فرما ہے اور پھر خود ہی یہ فیصلہ کیجیے کہ' مفکر قرآن' کے ان الفاظ کے مخاطب ہونے کا سزاوار آیا مولانا مودود گئیں یا وہ خود ، کہ' انسان کی دیدہ دلیری کی بھی کوئی صد ہونی جا ہے ؟''

### (۳): دجل وفریب کی تیسری مثال:

"مفکر قرآن" جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب، اپنے مخالفین کی عبارات کو سیات و سیات و سیات سے اکھاڑ کر پیش کرنے میں ، کس قدر عدل وانصاف اور امانت وویانت سے کام لیا کرتے ہے ، اگر چہ میگزشتہ دونوں مثالوں سے واضح ہے لیکن قار مین کرام کے "مفکر قرآن" کے کردار کے بارے میں ، تعارف مزید کی خاطر ، ایک اور مثال پیشِ خدمت ہے۔وہ ، سید ابوالاعلیٰ مودودی کے بارے میں ، تعارف من یدکی خاطر ، ایک اور مثال پیشِ خدمت ہے۔وہ ، سید ابوالاعلیٰ مودودی کے متعلق لکھتے ہیں :

حقیقت بیہے کہا گرکسی کے دل میں خوف خدا ہو، آخرت میں جواب دہی کا احساس ہو،

طلوع اسلام میں بہال غلطی ہے تعداد' ساڑھے چارلاکھ' درج تھی،جس کالیجے کردی گئے ہے۔

طلوع اسلام ، نومبر • ١٩٤ ، صفحه ٢٨

اوراللہ ورسول سے نہیں کم از کم مخلوقِ خدائی سے شرم وحیا کی فکر ہو، تو وہ اس سیم کی خیانت ، قطع و برید، اور دھوکہ دہی کاار تکا بنہیں کرسکتا ، جیسا کہ یہاں ''مفکر قرآن' صاحب نے کر ڈالا ہے۔
اس ا قتباس میں جو پچھ کہا گیا ہے ، وہ ، مولا نا مود دوئی نے ، اپنی جماعت کے ارکان کو ، ان کی تعداد کی قلت کے حوالے سے مطمئن کرتے ہوئے نہیں کہا تھا بلکہ متحدہ ہندوستان کی پوری کی بغیری سلم آبادی کو تحریری خطاب کرتے ہوئے کہا تھا جو ہندوا کثریت کے مقابلہ میں ایک چوتھائی جوتھائی صدیک قلیل التعداد ہونے کی بنایر ، اپنے سیاسی مستقبل کے متعلق پریشان تھی ۔ پوراا قتباس اپنے سیاق وسباق کے ساتھ ملاحظہ فرما ہے ۔ اگر چہ بیا قتباس طویل ہے ، لیکن طوالت کی کوفت کے باوجود ، اسے صرف اس لیے پیش کیا جا رہا ہے کہ بیدواضح ہوجائے کہ ہمارے ''مفکر آن' خودکن باوجود ، اسے صرف اس لیے پیش کیا جا رہا ہے کہ بیدواضح ہوجائے کہ ہمارے ''مفکر آن' خودکن ساتھ پیش کرنے میں ، سی قدر ''عدل و دیا نت' سے کا م لیا کرتے تھے :
ساتھ پیش کرنے میں ، سی قدر ''عدل و دیا نت' سے کا م لیا کرتے تھے :

''مسلمانوں نے چونکہ اپنے دین کو، ایک عالم گیرتر یک کی بجائے، ایک جارتو می کلچر، اورخودا پنے آپ کوایک بین الاقوامی انقلا فی جماعت کی بجائے بخش ایک قوم بنا کرر کھ دیا ہے، البذا اس کا نتیجہ آج ہم بیدد کیور ہے ہیں کہ مسلمانوں کے لیے تاریخ میں پہلی مرتبہ اقلیت واکثریت کا سوال پیدا ہوا ہے، اور اس کے لیے بیہ بات سخت پریشانی کا موجب بن گئ ہے کہ سرشاری کے اعتبار سے جب میں چارے مقابلہ میں ایک کی نسبت رکھتا ہوں تو اب میں چوگئی تعداد کے غلبہ سے اپنے آپ کو کیسے میں ایک کی نسبت رکھتا ہوں تو اب میں چوگئی تعداد کے غلبہ سے اپنے آپ کو کیسے بحاؤں؟

یہ پریشانی اب رفتہ رفتہ شکست خوردہ ذہنیت میں تبدیل ہورہی ہے، اور کمزور فریق کی طرح اب مسلمانوں کو بچاؤگی کوئی تدبیراس کے سوانہیں سوچھتی کہ پسپاہوکرا پنے خول میں سن آئے، اس صورت حال کی تنہا وجہ یہی ہے کہ اس اللہ کے بندے کو نہ تو اس طاقت کاعلم ہے اور نہ اسے بہی خبر ہے کہ مسلمان ہونے کی حیثیت سے دنیا میں اس کا مقام کیا ہے۔ یہ اپنے دین کوایک کندہ تھیار، اور اپنے آپ کو کھن ''ایک قوم 'سمجھ رہا ہے، اسی وجہ سے اس کو بچاؤ کی فکر پڑگئی ہے۔ اگر اس کو یا دہوتا کہ میں ایک جماعت ہوں جس کامشن ہی دنیا کو اپنے نظریہ ومسلک اور اور وہ جماعت ہوں جس کامشن ہی دنیا کو اپنے نظریہ ومسلک اور اپنے فلسفہ اجتماع (Social Philosophy) کی طاقت سے فتح کرنا ہوتا ہرگز اسے کوئی پریشانی پیش ند آتی۔ اس کے لیے اکثریت واقلیت کا سوال ہی پیدا نہ ہوتا۔ یہ اپنے خول میں سمٹ آنے کی فکر نہ کرتا، بلکہ آگے بڑھ کرمیدان جیتنے کی تدبیریں سوچتا۔

قلت و کثرت کا سوال صرف قوموں کے لیے پیدا ہوتا ہے،''جماعتوں'' کے لیے نہیں ۔جو جماعتیں کسی طاقت ورنظر بیاور جان داراجماعی فلسفہ کو لے کراٹھتی ہیں، وہ ہمیشہ قلیل التعداد ہوتی ہیں ،اور قلب تعداد کے باوجود بردی بردی اکثریتوں پر حکومت کرتی ہیں۔روی کمیونسٹ یارٹی کے ارکان کی تعداد ،اس وقت صرف۳۲ لا کھ ہے،اورانقلاب کے وقت اس سے بہت کم تھی مگراس نے ستر ہ کروڑ انسانوں کو منخر کرلیا۔مسولینی کی فاشٹ یارٹی صرف جارلا کھارکان پر مشتمل ہے،اورروم پر مارچ کے وقت صرف تین لا کھتھی ،گریہ لیس تعداد ، ساڑھے چار کروڑ اطالوی باشدوں پر چھاگئ ، یہی حال جرمنی کی نازی یارٹی کا ہے۔ اگر قدیم زمانے کی مٹالیں خوداسلامی تاریخ ہے دی جائیں توان کو پہ کہہ کرٹالا جاسکتا ہے کہ وہ ز مانہ گزر گیا اور وہ حالات بدل گئے۔لیکن بیتازہ مثالیں آپ کے اس زمانہ کی موجود ہیں جن ہے ثابت ہوتا ہے کہ قلت آج بھی حکمران بن سکتی ہے بشرط یہ کہ وہ اس طرح مجاہدہ کرے جس طرح ایک اصول اور ایک مسلک رکھنے والی جماعت کیا کرتی ہے، اور محد و داغراض کے لیے لڑنے کی بجائے ایسے اصولوں کے لیے لڑے جولوگوں کی زندگی کےمسائل کوحل کرنے والے ، دلوں اور د ماغوں کو متحر کرنے والے اور انسانی توجهات كواس جماعت كى طرف كلينيخ واليلے ہوں۔''٥

۳۸ ترجمان القرآن ، فروري ۱۹۳۱ ء ، صفحه ۲۳ تاصفحه ۴۸

یہ پوراا قتباس، ای مقام سے پیش کیا گیا ہے، جہاں سے آخری حصہ، ایک ادھورے جزو کی حیثیت سے لے کر، ''مفکر قرآن' نے پیش فرمایا ہے، اور ہر شخص دیچے سکتا ہے کہ مولانا مودودیؓ کی بیعبارت، ہندوستان کی پوری مسلم آبادی کو مخاطب کرتے ہوئے کھی گئی ہے یا بیان کی اپنی جماعت (جماعت اسلامی) کے ارکان کی قلب تعداد کو پیش نظر رکھ کر، انہیں خطاب کرتے ہوئے کہی گئی ہے۔

### (۴):ای داقعه میںایک اور خیانت:

اس اقتباس کے حوالہ سے "مفکر قرآن "جناب چوہدری غلام احد پرویز صاحب کی دوسری خیانت و بددیانتی بیہ ہے کہ تر جمان القرآن کے ماہ اشاعت کا جوحوالہ دیا ہے، وہ سِ عیسوی کی بجائے ، قمری کیلنڈر سے تعلق رکھتا ہے ، یعنی ذی الحجہ ۹ ۱۳۵ھ۔ چونکہ سن عیسوی کا ماہ وسال درج كرنے كى صورت ميں، ' مفكر قرآن' كو ييخطره تھا كەان كى خيانت كايرده جاك موجائے گا، اس لیےانہوں نے اپنی عافیت اس میں دیکھی کہن عیسوی کاماہ وسال درج کرنے کی بجائے ، فقط "ذى الحجه ١٣٥٩ هـ الكه ديا جائے ، كوئك قرى كيلندركى تارى خراهے موئے ، قارى كا ذبن كم بى اس طرف بلٹتا ہے کہ اس کی مطابقت عیسوی کیلنڈر کے لحاظ سے معلوم کی جائے۔ لیکن اگر آپ تحقیق کریں تومعلوم ہوگا کہذی الحجہ۹ ۱۳۵۹ھ کا زمانہ ہن عیسوی کے اعتبار ہے،'' فروری ۱۹۳۱ء'' بنما ہے۔خودطلوع اسلام کی فائل میں،جلد نمبر،شارہ نمبرا، پرجوتاریخ درج ہے، وہ''ذی قعدہ ۱۳۵۹ همطابق جنوری ۱۹۸۱ء ''ہے، طاہر ہے کہ اس سے اگلاشارہ ذی الحجہ ۱۳۵۹ همطابق فروری ۱۹۹۱ء قراریا تا 🗨 ہے۔ اور فروری ۱۹۹۱ء میں جماعت اسلامی کا وجود ہی نہیں تھا، کجاریہ کہ مولانا مودودیؓ، اپنی جماعت کے ارکان کو خطاب کرتے ہوئے، وہ بات کہتے، جس کا حوالہ ''مفکر قرآن' فے دیاہے۔ جماعت اسلامی کی تاسیس و تشکیل کب ہوئی؟ خود طلوع اسلام ہی میں اس كاجواب بدديا كياب

بیسوی اور قمری کیلنڈر کی تاریخوں میں مطابقت کے حوالہ سے میں جس نتیجہ پر پہنچا ہوں ، وہ بیہ ہے۔ ذی المجبہ ۳۵ اھ مطابق فروری ۱۹۴۱ء.....اور..... محرم الحرام ۲۰۱۰ھ مطابق مارچ ۱۹۴۱ء۔ واللہ اعلم بالصواب

'' جماعت اسلامی کا قیام ، مولانا مودودیؓ کے ہاتھوں ۲۵ اگست ۱۹۴۱ء کولا ہور میں عمل میں لایا گیا۔''

اب بدبات واضح ہوگئ کہ کس'' نظریۂ ضرورت' کے تحت،''مفکر قرآن' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب نے عیسوی کیلنڈر کی بجائے، قمری کیلنڈر کی تاریخ ذی الحجہ ۱۳۵۹ھ درج
کی ہے۔اگروہ''فروری ۱۹۴۱ء'' لکھ دیتے تو ہراُس شخص پر''مفکر قرآن' صاحب کی خیانت و بردیانتی اور دجل وفریب کا پردہ چاک ہوجا تا، جو جماعت اسلامی کی تاریخ تاسیس و نظیل سے واقف ہے۔

اب سوچے، کیا بیر کتیں ، سی شریف النفس ، خلص متلاثی حق ، اور دیانت دار آ دمی کو بھی زیب دیتی ہیں؟ کجایہ کہان کا ارتکاب وہ شخص کرے، جو' دمفکر قر آن'' کہلا کر، دعویٰ بتحقیق كرتے ہوئے ،تفسير قرآن لكھ رہا ہو كوئي ايك آ دھ واقعہ ہو، تواسے خيانت كارى اور دھوكه دى ي کی بجائے سہووخطا کا نتیجہ بھی قرار دیا جاسکتا ہے لیکن یہاں تو متعدد واقعات ایسے ہیں ،جن میں ایک سے ایک برور کر، ایے کرتب دکھائے گئے ہیں۔ اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ خیانت وبددیانی اور خدع وفریب، ' دمفکر قرآن ' کے 'جہادِقرآنی' کی مستقل شمشیریں ہیں۔ اس تتم کے ہتھیاروں ہے سلح ہوکر، میدان تنسیر میں ان کے مجاہدہ کے نتیجہ میں، جوتفسیر قرآن، مظرِ عام پرآئی ہے،اس کی قدرو قیت کا بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ یہاں بیوض کرنا بے جا نه ہوگا کہ میں نے ''مفکر قرآن' کی تصنیف کردہ تفسیر پر بھی ، بعنوان' تفسیر مطالب الفرقان کا علمی اور تحقیق جائزہ' کام کیا ہے، اور مجھے گمان بی نہیں بلکہ سوفی صدیقین ہے کہ فکر پرویز سے وابستہ وہ لوگ، جواپنی آئھوں سے تعصب کی پٹی اتار کر، بےلاگ انداز میں عدل وانصاف سے کام لیتے ہوئے ،اس کامطالعہ فرمائیں گے، وہ ، جناب پرویز صاحب کے تجدد کے یائے چوہیں کو سخت بے مکین یا ئیں گے۔ اور وہ میمحسوں کریں گے کہر شد و ہدایت فی الواقعہ، غوایت و صلالت معمّر مو يكل بره فَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْعَيّ ط ﴾

طلوع اسلام ، اكتوبر ۱۹۲۸ و مسخه ۳۳

# (۵):خیانت وبددیانتی کی یانچویں مثال:

قبل اس کے کہ ''مفکر قر آن' نے اپنے مخالفین کے خلاف، وجل وفریب ، خیانت و بددیانتی سے بھر پوراور عدل وانصاف کے منافی جوروبیا پنار کھاتھا، اس کی ایک اور مثال پیش کی جائے، اس جملہ برغور فرمایے:

''زیدکانظام، بکرکےنظام سےایک گوندمما ثلت رکھتاہے۔''

کیااس ایک گوند مماثلت کافی الواقعہ بہی مفہوم ہے کہ زید نے نظریات اور نظیمی پروگرام،
کرسے یا بکر نے نظریات اور نظیمی پروگرام زید سے لیے ہیں؟ ..... یا ..... یہ کہ زید کا نظام،
نظریات اور نظیمی پروگرام کے لحاظ ہے، بکر کے نظام سے ہتو مختلف ہی، (اوراسی لیے تو ان کو
دومختلف نظام قرار دیتے ہوئے، دومختلف ہستیوں کی طرف منسوب کیا گیا ہے) مگر کسی پہلو ہے،
دونوں میں،ایک گوندمما ثلت بھی پائی جاتی ہے۔

ہیں،ان میں کسی نہ کسی پہلو ہے کسی خفیف یا اونیٰ سی مماثلت کا پایا جانا عین ممکن ہے،خود پرویز صاحب ایک مقام پر فرماتے ہیں:

"آپ جومعاثی نظام بھی وضع یا اختیار کریں گے، اس کے پچھ گوشے ایسے ضرور ہوں گے جود گرمعاثی نظاموں کے بعض گوشوں سے ملتے جلتے ہوں گے، (اورابیا اسلامی نظام میں بھی ہوگا۔) اس قسم کی جزوی مماثلت، کسی نظام کو، اس کی انفرادیت اورانتیازی خصوصیات مے محروم نہیں کرویت ۔ " • •

استمہید کے بعد، اب "مفکر قرآن" کے عدل و دیانت کے منافی، اس رویہ کی مثال ملاحظہ فرما ہے، جس میں مولانا مودود گ کی ایک ادھوری عبارت ہے، ابیا ہی ایک قطعی غلط نتیجہ اکا لتے ہیں۔ وہ ، مولانا مودودی کے ایک کتا بچہ" اسلام کا نظریۂ سیای" کا بیا اقتباس ، طلوع اسلام میں درج کرتے ہیں:

''اس نوعیت کاسٹیٹ ظاہر ہے کہ اپنے عمل کے دائر ہ کومحدود نہیں کرسکتا۔ یہ ہمہ گیر اور کلی اسٹیٹ ہے، اس کا دائر ہ عمل پوری انسانی زندگی کو محیط ہے۔ یہ تعدن کے ہر شعبہ کو، اپنے مخصوص اخلاتی نظریہ اور اصلاحی پر دگرام کے مطابق ڈھالتا ہے، اس کے مقابلہ میں کوئی محض ، اپنے کسی معاملہ کو، پر ائیویٹ اور محض نہیں کہ سکتا۔ اس لحاظ سے میداسٹیٹ، فاشستی اور اشتراکی حکومتوں سے ایک گونہ مما ثلت رکھتا ہے۔ داسلام کا نظریہ کیسی کیا۔'' • اسلام کا نظریہ کیسی کی کا نظریہ کیسی کی کینے کی کا نظریہ کیسی کیا۔'' • اسلام کا نظریہ کیسی کی کیسی کی کوئی کی کیسی کی کیسی کیسی کی کیسی کی کیسی کی کیسی کی کیسی کیسی کی کیسی کی کیسی کیسی کیسی کیسی کیسی کیسی کیسی کی کیسی کا

اس کے بعد، ''مفکر قرآن' صاحب، وہی'' اکثریت واقلیت' والااقتباس درج کرتے ہیں:
'' ان کی جماعت کے ارکان کی تعداد بہت تھوڑی تھی، وہ انہیں اطمینان دلاتے ہیں
اور کہتے ہیں ۔۔۔۔'' جو جماعتیں کی طاقت ورنظر بیاور جان دارا جماعی فلسفہ کو لے کر
اٹھتی ہیں، وہ ہمیشہ قلیل التعداد ہوتی ہیں ، اور قلتِ تعداد کے باوجود بڑی بوی
اکثریتوں پر حکومت کرتی ہیں ۔ روی کمیونسٹ پارٹی کے ارکان کی تعداد، اس وقت

<sup>🐽</sup> طلوع اسلام ، جنوری ۱۹۸۱ء ، صفحه ۳۰ 🔹 🐧 طلوع اسلام ، نومبر ۱۹۷۰ ، صفحه ۲۲۳ م

صرف ۱۳۲ لا کھ ہے، اور انقلاب کے وقت اس سے بہت کم تھی گراس نے سترہ کروڑ انسانوں کو مخر کر لیا۔ مسولینی کی فاشٹ پارٹی صرف چار لا کھ ارکان پر مشتمل ہے، اور روم پر مارچ کے وقت صرف تین لا کھ تھی ، مگریة لیل تعداد ، ساڑھے چار کروڑ اطالوی باشندوں پر چھاگئی ، یہی حال جرمنی کی نازی پارٹی کا ہے۔۔۔۔۔۔ (ترجمان القرآن ، ذی الحجہ ۱۳۵۹ھ، صفحہ ۴۸) "•

اس کے بعد ''مفکر قرآن'' مولانا مودودیؒ اور جماعت اسلامی کےخلاف ، انتہائی او چھا، گھٹیا، گھنا وُنااوراشتعال انگیز استدلال بایں الفاظ کرتے ہیں

"آپ نے غور فر مایا، کہ اس تحریک نے کس طرح اپنے نظریات اور تنظیمی پروگرام، پورپ کی فاشد، نازی اور کمیونسٹ پارٹیوں سے مستعار لیا ہے۔"

حالان کہ مولانا مودودیؓ نے ہندوستان میں بسنے والی "امت مسلم" کو"اکٹریت اور اقلیت" والے اقتباس میں یے فہمائش کی ہے کہ اگرتم اپنے ایمان وعقا کد، اور اصول واقد ارکے مطابق، ایک جماعت (نہ کہ قوم) بن کراٹھو گے تو تم نازیوں، فاسٹسٹوں اور کمیونسٹوں کی طرح، اقلیل التعداد ہونے کے باوجود بھی، غالب رہو گے، اور اسلامی نظریۂ سیاست کی وضاحت کرتے ہوئے ، یہ بتایا ہے کہ اساس و بنیاد سے لے کر، اوپر تک کی پوری عمارت ،جو بصورت ریاست، اسلام نے قائم کی ہے، دنیا کے ہر نظام کی قائم کردہ ریاست سے مختلف ہے، تا ہم پھر بھی بعض گوشوں میں فاشٹ کی اور اشتر اکی حکومتوں ہے، اے ایک گونہ مماثلت حاصل ہے، اور یہ کھی بعض گوشوں میں فاشٹ کی اور اشتر اکی حکومتوں ہے، اے ایک گونہ مماثلت حاصل ہے، اور یہ گوشہ ہائے مماثلت، ان سب ریاستوں میں، ایجا بیت اور ہمہ گیری کے گوشے ہیں، جیسا کہ اسلامی ریاست کی خصوصیات میں سے "ایجا بی اور ہمہ گیر ریاست" کے عنوان سے ، مولانا مودودی کا درج ذیل افتاب واضح کر رہا ہے:

(الف) ایجانی اور ہمہ گیرریاست: "" ان آیات پرغور کرنے ہے بیات واضح ہو جاتی ہے کہ قرآن، جس ریاست کا تخیل پیش کررہا ہے، اس کا مقصد سلبی

طلوع اسلام، نومبر • ۱۹۷ء، صفحه ۲۳

(Negative) نہیں ہے، بلکہ وہ ایک ایجابی (Negative) مقصد

اپ سامنے رکھتی ہے۔ اس کا معاصر ف یہی نہیں ہے کہ لوگوں کو ایک دوسرے پر

زیادتی کرنے سے رو کے، ان کی آزادی کی حفاظت کرے، اور مملکت کو بیرونی

خطروں سے بچائے، بلکہ اس کا معااجتماعی عدل کے اس متوازن نظام کو رائج کرنا

ہے، جو خدا کی کتاب پیش کرتی ہے۔ اس کا مقصد بدی کی ان تمام صورتوں کو مثانا

ہے اور نیکی کی ان تمام شکلوں کو قائم کرنا ہے جن کو خدانے اپنی واضح ہمایت میں

بیان کیا ہے۔ اس کام میں حسب موقع وکی سیاسی طاقت بھی استعال کی جائے گی،

تبلیغ وتلقین سے بھی کام لیا جائے گا تعلیم و تربیت کے ذرائع بھی کام لائے جائیں

گے، اور جماعتی اثر اور رائے عامہ کے دباؤ کو بھی استعال کیا جائے گا۔

گے، اور جماعتی اثر اور رائے عامہ کے دباؤ کو بھی استعال کیا جائے گا۔

ان نوعیت کی ریاست ظاہر ہے کہ اپ عمل کے دائر کے وحد د دہیں کرسکتی، یہ ہم گیر ریاست ہے، اس کا دائر و عمل، پوری انسانی زندگی پر محیط ہے، یہ تمدن کے ہر شعبے کو اپ بخصوص اخلاقی نظریدا دراصلاحی پر وگرام کے مطابق ڈھالنا چاہتی ہے۔ اس کے مقابلہ میں، کوئی شخص اپ کسی معاملہ کو پرائیویٹ اور شخصی نہیں کہ سکتا، اس لحاظ سے بیریاست فاشستی اور اشتر اکی حکومتوں سے یک گونہ مما ثلت رکھتی ہے۔ ' • •

ال کے بعد، ''مفکر قرآن' نے ''نظریۂ ضرورت' کے تحت ، مندرجہ ذیل جملوں کو (جو مولا نامودودیؒ کے پیش کردہ اقتباس کے ساتھ ہی درج ہیں ) حذف کردیا ہے ، کیونکہ ان فقرول کی موجودگی میں یہ '' فابت' نہیں کیا جا سکتا کہ ۔۔۔۔۔''مودودیؒ کی تحریک نے اپنے نظریات اور شطیعی پروگرام ، پورپ کی فاشٹ ، نازی اور کمیونٹ پارٹیوں سے مستعار لیا ہے'' ۔۔۔۔۔۔ازراہ کرم ، مندرجہ بالا اقتباس کے ساتھ ملاکر ، ان جملوں کو بھی پڑھ لیجنے :

'' مگرآ گے چل کرآپ دیکھیں گے کہ اس ہمہ گیریت کے باوجود، اس میں موجود، زمانے کی کلی (Totalitarion) اور استبدادی (Authoritarion) ریاستوں

<sup>🐧</sup> اسلام کانظریهٔ سیای صفحه ۳۳ اسلامی ریاست صفحه ۱۳۵

کا سا رنگ نہیں ہے، اس میں شخصی آزادی سلب نہیں کی جاتی، اور نہ اس میں آزادی سلب نہیں کی جاتی، اور نہ اس میں آزادی سلب نہیں کی جاتی ہے، اس معاملہ میں، جو کمال درجہ کا اعتدال، اسلامی نظام حکومت میں قائم کیا گیا ہے، اور حق اور باطل کے درمیان جیسی نازک اور بار کیک سرحدیں قائم کی گئی ہیں، انہیں و کھے کرایک صاحب بصیرت آدمی کا دل گوائی دیے لگتا ہے کہ ایبامتوازی نظام، حقیقت میں خدائے کیم وجبیر ہی وضع کرسکتا ہے۔ ''

حقیقت یہ ہے کہ وہ خض، جس کا سینہ کدورت وکینہ سے پاک ہو، نگاہول پر تعصب کی عینک نہ ہو، مزاج عادلا نہ اور بے لاگ ہو، تُو بری نہ ہو، تو وہ مولا نا مودودی کی زیر بحث عبارات میں کوئی عیب وسقم نہ پائے گا، اوراس سے وہ نتیجہ کشید نہ کر پائے گا جود مفکر قرآن 'صاحب نے کشید کر ڈالا ہے۔

# يك كونه مما ثلت اور مطلق مما ثلت:

مولانا مودودیؒ نے ،اسلامی ریاست کی ، فاشستی اوراشتراکی ریاستوں کے ساتھ جو مما ثلت بیان کی ہے، وہ محض'' کے گونہ مما ثلت' ہے، لیکن خود''مفکر قرآن' نے اشتراکی نظام اور اپنے خود ساختہ'' قرآنی نظام'' میں ، جوقد رمشترک بیان کی ہے ، وہ عام اور مطلق مما ثلت ہے ، جو کسی قیدِ وصف سے مقید ، یا کسی شرط سے مشروط نہیں ہے ، جیسا کہ مندرجہ ذیل اقتباس سے ظاہر ہے :

"جہاں تک کمیوزم کے معاشی نظام کا تعلق ہے، وہ قرآن کے جویز کردہ معاشی نظام کے مماثل ہے۔"

ہمارے "مفکر قرآن" نے بھی کیا دُہرے معیار قائم کرر کھے ہیں، ایک اپنے لیے، اورایک مولانا مودودیؓ کے لیے۔ سیدمودودیؓ محض" کیک گونہ مماثلت" کا ذکر کریں، تو ان پر بیالزام عائد ہوجاتا ہے کہ ان کی تحریک نے نظریاتی اور نظیمی پروگرام، سب یور پی تحریکوں سے مستعار

• اسلام کانظریة سیای صفحه اسلامی ریاست صفحه ۱۳۵۰ 🐧 نظام د بوبیت صفحه ۳۵۸

لیے ہیں، کین اگر وہ خود مطلق مما ثلت کی بات کریں تو ان پر نہ صرف ہے کہ کوئی الزام عائد نہیں ہوتا ، بلکہ نظریاتِ قرآن اور نظریاتِ اشتراکیت میں بعد المشر قین برقرار رہتا ہے، اور اس مطلق مما ثلت کے باوجود بھی، دونوں نظا موں کے فلسفۂ حیات (نظریات) باہم متضا داور متناقض ہی رہتے ہیں، اور اشتراکیت کافلسفۂ حیات (نظریات) '' قرآنی نظام'' کی طرف، اس طرح منتقل نہیں ہوتا، جس طرح محض کے گونہ مما ثلت کی بنا پر ، فاشسٹ ، نازی اور کمیونسٹ پارٹیوں کے نظریات ، مودودی صاحب کی برپاکردہ اسلامی تحریک میں منتقل ہوجاتے ہیں۔

"سوشلزم کامعاشی نظام، تو قرآن کے معاشی نظام کے متماثل ہے، لیکن سوشلزم کا فلسفہ، قرآنی فلسفہ حیات سے نہ صرف مختلف ہے، بلکماس کی ضد ہے۔" •

تصدیران مسفد سیات ہے۔ رب مصاب، بعد ان مساب۔ حقیقت پیہے کہ کسی کی تحریر ہے، ذہنی جا بک دئتی کی بنا پر، عامۃ الناس کو دھو کہ دینے

مقیقت بہتے کہ می می حریر سے، ذبی چا بک دمی می بنا پر، عامۃ الناس کو دھو کہ دیے کے لیے ، ادھورے اقتباس پیش کرنا ، اور پھر غلط استدلال واستثناج کرنا ، اپنے اور دوسروں کے لیے ، ادھور کے لیے وہ تراز د کے لیے الگ الگ اور دُہرے معیار قائم کرنا ، نیز تو لئے کے لیے ، دوسروں کے لیے وہ تراز د اور باٹ استعال نہ کرنا ، جوخود اپنے لیے استعال کیے جاتے ہیں۔ بیسب پچھ جھوٹ اور بددیا نتی ہی کی صورتیں ہیں ، جو کسی اور کے لیے مناسب ہوں یا نہ ہوں ، مگر '' مفکر قرآن' کے تو شایان شان ہیں ہی۔

### (۲): خیانت وبددیانتی کی چھٹی مثال:

ددمفکر قرآن' نے مولا نامودودیؒ کی تحریک پر، پہلے توبیالزام تھو پا کہ انہوں نے نظریات اور نظیمی پروگرام، یورپ کی فاشٹ ، نازی اور کمیونسٹ پارٹیوں سے مستعار لیے ہیں، پھراس دیوارالزام پر،ایک ردّا، یہ کہہ کر،اور چڑھایا:

" ان پارٹیوں کی طرح ، مودودی صاحب کے پیشِ نظر بھی ، قوت کے ڈریعے کا من پارٹیوں کی طرح ، مودودی صاحب کے پیشِ نظر بھی ، قوت کے ڈریعے کومت چھین کر ، اپنا تسلط قائم کرنا تھا، چنانچہ وہ اپنی جماعت کے افراد سے کہتے ہیں کہ ...... "اسلام اپنے تمبعین سے کہتا ہے کہتم روئے زمین پرسب سے صالح

و طلوع اسلام ،اگست ١٩٦٧ء ،صفحه ٢٥

.....' خدا کے باغیوں ،متمر داور سرکش لوگوں سے اقتدار چھین کر، جماعت ِمومنین کو دینا تا كه وه خداكي زمين برخدا كا دين قائم كرين " .....كيا في الحقيقت ، اسلام كالمقصود ومطلوب اور تقاضائے دین اور مطالبہ قرآن ہے یانہیں؟ اے تونی الحال نظر انداز سیجے، اورسب سے پہلے ''مفکر قرآن' کے اِس بہتان کو ملاحظہ فرمایے کہ خطبات کے حوالے سے (خدا کے باغیوں سے لڑ کر،اقترار حصینے کی ) جو بات کی گئی ہے، أے مولا نا مودودیؓ نے اپنی جماعت کے افراد ہے خطاب کرتے ہوئے کہی تھی۔ حالاں کہ بیعبارت، جہاد کے موضوع پر، اُس خطبہ جمعہ کا حصہ ہے، جو پٹھان کوٹ کی اردگر دکی بستیوں کے، اُن مسلم افراد کے سامنے پیش کیا گیا تھا، جونماز جمعہ کے لیے حاضر ہوا کرتے تھے، جمعہ کے پینطبات ، اُس وقت کتابی شکل میں شائع ہوئے جبکہ جماعت اسلامی کی ابھی تاسیس وتشکیل ہوئی ہی نہیں تھی۔ام لیے اپنی جماعت کے افراد سے ہیے بات کہنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا ، کیونکہ اس وقت ، نہ جماعت تھی ، اور نہ ہی اس کے ارکان \_خود طلوع اسلام، یه بات شلیم کرتا ہے کہ جماعت اسلامی کی بنیاد، ۲۵ اگست ۱۹۴۱ء کور تھی گئی تھی، اور كتاب "خطبات" بر" نقد وتبعره" كزر عنوان ،خود طلوع اسلام بى بيكه سايد: · ' جس ز مانه میں سید ابوالاعلی مودودی صاحب ، مدیرتر جمان القرآن ، کا قیام ، دار

''جس زمانہ میں سید ابوالاعلی مودودی صاحب، مدیرتر جمان القرآن ، کا قیام ، دار الاسلام (پٹھان کوٹ) میں تھا، وہ ، وہاں کی مسجد میں جمعہ کا خطبہ ارشاد فر مایا کرتے تھے''

مودودیؓ صاحب کا قیام، دارالاسلام (پھان کوٹ) میں کس زمانہ میں تھا، خود پرویز صاحب، بعنوان' دارالسلام'' لکھتے ہیں :

" ابھی اس سکیم کا پورا نقشہ بھی مرتب نہ ہونے پایا تھا کہ حضرت علا مہ دنیا سے تشریف لے گئے اور دارالاسلام ایک جسد بے روح بن کررہ گیا۔ دارالاسلام کے

طلوع اسلام بتمبرا ۱۹۱۹ و صفحه ۲۵

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام ،نومبر • ١٩٤ء صفحه ٢٧

لیے یہی حادثہ کچھ کم جانگاہ نہ تھا کہ اس کے بعد ایک دوسرا حوصل شکن واقعہ رونما ہو گیا، مودودی صاحب حیر آبادے ایک سیم اپنے ذہن میں لائے تھے، جب دونوں اسکیمیں علی لحاظ سے، ایک دوسرے کے مقابل آئیں تو معلوم ہوا کہ ان کی سکیم، دارالاسلام کی اسکیم سے پچھ مختلف تھی، اور چونکہ وہ دارالاسلام کے موجودہ قالب میں ڈھل نہیں سکتی تھی، اس لیے مولانا صاحب، دارالاسلام چھوڑ کر، لا ہور تشریف لے گئے۔ " •

طلوع اسلام کی بیتح ریاگست ۱۹۳۹ء کی تحریر ہے۔اس سے ظاہر ہے کہ اگست ۱۹۳۹ء سے قبل، مولانا مودودی ، دارالاسلام سے لاہور منتقل ہو چکے تھے،لیکن وہ اس جگہ آئے کب تھے؟ مولانا مودودی کی بیرعبارت، جو طلوع اسلام ہی سے ماخوذ ہے، اس سوال کا جواب بایں الفاظ دیتی ہے:

" میجے ہے کہ انہی ( ایعنی علامہ اقبال ) کی تحریک وترغیب پر، میں حیدر آباد (دکن ) سے دارالاسلام (مشرقی پنجاب ) منتقل ہوا تھا، مگر افسوں کہ جس مہینے میں دارالاسلام پنچا اُس کے دوسرے ہی مہینے علامہ مرحوم کا انتقال ہوگیا۔ "

اس کا صاف مطلب ہے ہے کہ مولانا مودودیؒ، دارالاسلام میں مارچ ۱۹۳۸ء میں آئے تھے ۔ کیونکہ ان کی آمد کے دوسرے ہی مہینے (لیعنی ۲۱ اپریل ۳۸ء کو) علامہ اقبال فوت ہوگئے تھے ، اوراگست ۱۹۳۹ء سے پہلے وہ لا ہور چلے گئے تھے، ان کے خطبات جمعہ سجد دارالاسلام میں، اس دوران (مارچ ۱۹۳۸ء تااگست ۱۹۳۹ء) پیش کیے گئے۔ ادر بیسلسلۂ خطبات ، سب سے پہلے متابی شکل میں رمضان ۱۳۵۹ء با مطابق نومبر ۱۹۳۰ء میں منظر عام پر آیا تھا، جیسا کہ خود مولانا مودودیؒ نے، ای کتاب کے طبع ہشتم کے دیباجہ میں کھا ہے:

"ميرے خطبات كايەمجموعدسب سے پہلے نومبر ١٩٨٠ء مين شائع مواتھا۔"

<sup>🕹</sup> طلوع اسلام ،ارپریل ۲ ۱۹۷ء صفحه

<sup>🕡</sup> طلوع إسلام ،اگست ۱۹۳۹ ، بمسنی ۸۵

خطبات، دیباچه طبع بختم ، صفحه ۸

اس سے ظاہر ہے کہ نہ اس وقت، جماعت اسلامی کا وجودتھا، اور نہ ہی جماعت کے وہ ارکان اپنا وجود رکھتے تھے جنہیں مولا نا مودودی ، جاہلیت کے کم بردار اور خدا کے باغیوں کے ہاتھوں ہے، اقتدار کی باگ ڈورچھین کر، خدا کے نیک بندوں کے ہاتھوں میں تھا دینے کی تلقین فرمار ہے تھے۔
'' عبارات کو زمانی پس منظر سے کاٹ کر، انہیں خود ساختہ موقع وکل سے وابسۃ قرار دینا، تاکہ جماعت اسلامی اور مولانا مودودی پر بہتان تراشتے ہوئے، لوگوں کو دھو کہ اور فریب دیا جا سکے،'دمنکر قرآن کی ''قرآنی طرز مل 'کاایک متمرحصہ ہے۔'' سکے،'دمنکر قرآن 'کاایک متمرحصہ ہے۔'' فاشسٹ عزائم ''کاایک متمرحصہ ہے۔'' فاشسٹ عزائم ''سلب اختیار:

اب آیئے ،''خطبات'' کی محولہ بالا اُس عبارت کی طرف، جس میں سیدمودودیؓ نے ''اقتدارچھین لینے'' کی بات کی ہے،اس عبارت میں سے''مفکر قرآن' کی ناک،''فاشٹ عزائم'' کی پُوسونگھا کرتی تھی ،اوروہ اسے نشانۂ استحصال بنا کر،حکومت پاکستان کے اربابِ بست وکشادکو، مولانامودودیؓ کے 'فاشٹ عزائم'' سے ہمیشہ خبردار کیا کرتے تھے کہ وہ اوران کی جماعت، تمہاراا قد ارچین لینے کے دریے ہے۔ لیکن سوال پر ہے کہ اسلام کاحقیقی مشن کیا ہے؟ کیا وہ کوئی اپنانظام فکر عمل رکھتا ہے جسے وہ نافذ دیکھنا چاہتا ہے؟ یا وہ سرے سے کوئی ضابطہ فکراور نظام زندگی رکھتا ہی نہیں؟ وہ لوگوں کوخودایے نظام حیات کی مشینری چلانے کے لیے تیار کرنا چاہتا ہے؟ یاوہ، دوسروں کی مثینوں کاکل پرزہ بننے کے لیے، انہیں آزاو چھوڑ دیتاہے؟ کیاوہ صرف سیہ جا ہتا ہے ک*لفظی طور پرحق کوحق مان لینے کے اعتر*اف پراکتفا کیا جائے ،اوراسے بالفعل نافذ کرنے کی متیت تک نہ کی جائے؟ یا بیرمطالبہ کرتا ہے کہ حق کوحق مان کراہے د نیامیں غالب کرنے کی جدوجہد بھی کی جائے؟ کیا اُس کے نزدیک یہی کافی ہے کہ باطل سے باطل ہونے کے قولی اعتراف پراکتفا کیا جائے؟ یا وہ اپنے پیروؤں پر بیفریضہ بھی عائد کرتا ہے کہ باطل کو نیجا دکھانے کے لیے دنیائے آخری کونے تک اس کا تعاقب بھی کیا جائے؟ کیااس کی خواہش بس یہی ہے کہ کلمہ طبیبہ کا ور دمونٹوں پرسجا کر ، ہرنظام باطل کی جا کری کی جاتی رہے؟ یاوہ بیفرض عا کدکر تا ہے کہ

باطل اور جاہلیت کا سرمچل کر، اقتدار، دین اسلام کے حوالہ کر دیا جائے؟

اگر دل میں کوئی چور نہ ہو، تو ہر خض ، جو اسلام کے مقصد ومشن سے واقف ہے، مولانا مودودیؒ کی زیر نظر عبارت میں، نہ صرف یہ کہ کوئی نقص نہ پائے گا، بلکہ اسے مین نقاضاءِ اسلام قرار دے گا۔ فی الواقعہ ، اسلام کی تعلیم یہی ہے کہ خدا سے بھرے ہوئے لوگوں سے اقتدار سلب کر کے ، ان بندگانِ خدا کے ہاتھوں میں دیا جائے ، جو خدا کی زمین پر خدا کا وین قائم کرنا اور پھر اسے غالب رکھنا چاہتے ہیں، کیونکہ ایسانہ بھی ہوا ، اور نہ بی آئندہ بھی ہوگا کہ باطل کے علم بردار ، ازخود اقتدار پلیٹ میں سجا کرائل حق کی خدمت میں پیش کر دیں ، لامحالہ بیکا مطویل شکش اور ازخود اقتدار پلیٹ میں سجا کرائل حق کی خدمت میں پیش کر دیں ، لامحالہ بیکا مطویل شکش اور الزخود اقتدار پلیٹ میں موال سے گزر کر بی ہوگا۔ اسی لیے ، تو اسلام ، اپنے پیروؤں سے یہ پرزور مطالبہ کرتا کو ائیوں کے مراحل سے گزر کر بی ہوگا۔ اسی لیے ، تو اسلام ، اپنے پیروؤں سے یہ پرزور مطالبہ کرتا مارے کا مارا ، اللہ بی کہ کر الانفال ۔ سے کہ و کر الانفال ۔ سے کہ کو گئے گئے لِلّٰ ہو کہ (الانفال ۔ ۳)

# این گناه نیست که در شهرشانیز کنند:

اب اگرخدا کے باغیوں کے ہاتھوں سے اقتد ارچین کر، اہل ایمان کے ہاتھوں میں دے دیا، بُرم ہے، خلاف اسلام ہے، اور اس ہے ' فاشٹ عزائم'' کی اُو آتی ہے، تو بیہ جرم تنہا مولا نا مودودیؒ بی نے نہیں کیا، بہ ' دمفکر قرآن' خود بھی ، یہ کہہ کر، اس کا ارتکاب کر چکے ہیں:

'' اسلام میں دین کا تصوریہ ہے کہ دنیا بھر کے سرکش اور متمر دانسانوں سے، قوت و حکومت چھین کر، جماعت مونین (حزب اللہ) کے ہاتھ میں دے دی جائے۔' اسلام میں دین کا تصور ہے کہ دنیا جرے معیار قائم کر رکھے ہیں، ایک بات اگر مولا نا موادودیؒ کہیں، تو اس میں سے'' فاشٹ عزائم'' کی اُو آنے لگ جاتی ہے، کین اگر وہی بات، وہ خود کہیں، تو اس میں دین کا تصور قرار پا جاتی ہے، سیدمودودیؒ اگر محض'' کے گونہ مشابہت'' کی بات کریں، تو ان پر بیالزام عاکد ہوجا تا ہے کہ انہوں نے اپنی تحریک کے لیے، نظریات اور کی بات کریں، تو ان پر بیالزام عاکد ہوجا تا ہے کہ انہوں نے اپنی تحریک کے لیے، نظریات اور

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

پروگرام، یورپ کی فاشسے، نازی اور کمیونسٹ پارٹیوں سے مستعار لیے ہیں، لیکن اگر وہ خود، اشترا کیت کے ساتھ، اپنے خودساختہ' قرآنی نظام'' کی عام اور مطلق مما ثلت کی بات کریں، تو

. وہ اس متم کے ہرالزام سے بالاتر ہی رہتے ہیں۔

تمہاری زلف میں کینچی ، تو حس کہلائی وہ تیرگی ، جو مرے نامهٔ سیاہ میں تھی

یے '' مفکر قرآن' صاحب کے دُہرے معیار کی صرف دومثالیں ہیں، جوموضوع بحث کی مناسبت سے ارتجالاً نوکے قلم پرآگئی ہیں۔آگے چل کر'' ناپ تول کے دُہرے معیار'' کے باب میں باقی مثالیں فدکور ہیں۔

اور ہاں! یہاں یہ بات بھی قابل غور ہے کہ 'خطبات' نامی جس کتاب کی عبارت سے 'دمفکر قرآن' کو' فاشسٹ عزائم کی اُوآئی ہے، دہ نو مبر ہم 19ء میں چھی تھی۔ لیکن اُس دفت، اس عبارت سے انہیں کوئی اُنہیں آئی تھی۔ پاکستان بننے کے بعد، جب' دمفکر قرآن' صاحب نے اشتراکیت کا پہنے مہ پایا، اور ان کی سمتِ قبلہ تبدیل ہوئی، اور اس کے ساتھ، مودودی صاحب کی خالفت، ان کا مشن تھمری، اور اُن سے خدا واسطے کا ہیر، دشمنی اور عداوت، ان کی ہڈیوں کے گودے تک میں سرایت کر گئی، تو اشاعت بُر تاب کے میں سال بعد، (۱۹۷۰ء میں) اُن کی قوت شامتہ ایکا یک بڑھائی، اور انہیں، اس عبارت سے مودودی صاحب کے 'فاشسٹ عزائم'' کی اُو شامتہ ایک بڑھائی، اور انہیں، اس عبارت سے مودودی صاحب کے 'فاشسٹ عزائم'' کی اُو شامتہ ایک بڑھائی، ایک اس طرح ، جس طرح ، جن بلد، میں صدفیت کی بلندی پر پرواز کرتی ہوئی گدھ کو زمین پر پڑے ہوئے مردار کی اُوآ جاتی ہے، حالاں کہ یہی وہ کتابتھی، جس کی تعریف و مدحت میں بھی طلوع اسلام نے بیجی لکھا تھا:

"جس زمانه میں، سید ابوالاعلی مودودی، مدیرتر جمان القرآن کا قیام، دارالاسلام (پیٹھانکوٹ) میں تھا، وہ وہاں کی معجد میں جمعہ کا خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے، دارالاسلام، پنجاب کے ایک دورافقادہ ضلع میں واقع ہے، جہاں مسلمانوں میں جہالت عام ہے، اس لیے ضرورة سیدصاحب کوسلیس زبان میں عام فہم مسائل کو

#### www.KitaboSunnat.com

141

بیان کرنا ہوتا تھا، اب انہوں نے ان خطبات کو ایک مجموعہ کی صورت میں شائع کیا
ہے، اور ظاہر ہے کہ یہ مجموعہ کام کی چیز بن گیا ہے، سیدصا حب کی تحریر میں متانت
اور طریقِ استدلال میں شجیدگی ہوتی ہے، یہ خصوصیات، ان خطبات میں بھی موجود
ہیں جو اسلام کے مبادیات کے مختلف گوشوں پر شتمل ہیں، ان کے ساتھ کہیں کہیں
وہ غلواور تشدد بھی موجود ہے، جوسیدصا حب کے انداز کی ایک اور خصوصیت ہے۔ "
کل تک مودود کی صاحب کا غلواور تشدد بھی ، ان کی ایک قابل تحسین خصوصیت تھا، کین آئ
جب ذہین پرویز بدلاتو مودود کی صاحب کی شیحے عبارت سے بھی ' فاشسٹ عزائم'' کی اُو آنے لگ گئی۔

# (2): خدع وفريب كى ساتوسى مثال:

امت مسلمہ کی تعبت وزبوں حالی ہے اس دور میں ، جہاں عامۃ الناس پر زوال دادبار کی گفتا کیں چھائی ہوئی ہیں، وہاں علائے امت بھی اس سے محفوظ نہیں ہیں۔ اسی محاشرے کا ایک طبقہ ہونے کی بنایہ، وہ بھی انحطاط ویستی کا شکار ہیں۔ علامہ اقبال مرحوم نے اپنے کلام میں، کہیں عام اہل اسلام کی گراوٹ کا ذکر کر ہے، ان کی اصلاح کی کوشش فرمائی ہے، اور کہیں علائے امت کی پستی پر آنسو بہاتے ہوئے، انہیں بہتری پر اکسایا ہے۔ کہیں اسلام کی عالمگیراخوت کو نظر انداز کی پستی پر آنسو بہاتے ہوئے، انہیں بہتری پر اکسایا ہے۔ کہیں اسلام کی عالمگیراخوت کو نظر انداز کر کے، اور کہیں ہے، اور کہیں ہے وہ اور اس بات کا گلہ کیا ہے، اور کہیں ہے جا بحث وجدال میں ملوث ہونے پر ، انہیں نشانہ بنایا ہے، اور اس بات کا گلہ کیا ہے کہ جن علاء کو اپنے وور کا قائد ہونا چا ہے وہ اپنے وہ اپنے وہ اپنے وہ اپنے ہیں۔ اور نقی ہیں۔ اور نقی ہی ہوئے ہیں۔ اور نقی ہی سے کہ جن علاء کو اپنے وہ رکا قائد ہونا چا ہے وہ اپنے وہ اپنے ہیں کہ است کی اسی حالت پر علامہ مرحوم یے فرمائے ہیں کہ:

دین حق از کافری رسوا تر است زانک ملل موسی کافر گر است هینم ا درنگاه ما درنگاه ما شینم است از نگاه او یم ما شینم است

طلوع اسلام بتمبرا ۱۹۳۳ ، صفحه ۲۷

"لینی دین چق ،آج ، کفر سے بھی زیادہ رسوا ہو چکا ہے ، کیونکہ ہمار املا ، ایک کافر گر مون ہے۔ (وہ اس قدر شک نظر ہے کہ ) ہماری نگاہ میں ہماری شبنم بھی سمندر ہے ، لیکن اس کی نگاہ میں ہمارا سمندر بھی شبنم ہے۔"

جاویدنامہ کے ان اشعار کی تشریح کرتے ہوئے''مفکر قر آن' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب کے سینہ میں ،مولانا مودودیؒ کے خلاف حسد و کینہ کی آگ ،دفعتاً ، بھڑک اٹھتی ہے،اوروہ لکھتے ہیں کہ علامہ اقبال نے بیا شعار ،مولانا مودودیؒ کے خلاف کم تھے۔ ملاحظہ فرمایے،ان کا بیا قتباس:

"اس دوسرے شعر برغور سیجیے کہ کیا ملا کی ساری عمراس" جہاد" میں نہیں گزرجاتی کہ وہ اپنے اوراینے حواریوں کے سوامسلمانوں کو حقارت کی نگاہ سے دیکھے ،ان کی ہنسی اڑائے ، آئییں ذلیل سمجھے ، اور اپنے آپ کوصالحین میں شار کرے۔ان کے متعلق وہ یہاں تک بھی کہدو ہے کہ ان کے برائے نام مسلمان رہنے سے اسلام کا قطعاً كوئي فائده نبيس بلكه سراسرنقصان بيا" (تنقيحات، ابوالاعلى مودودي، صفحة ١٤١) مسلمانول كيمتعلق بيركيحاس وفت كهاجار بإتهاجب مندوستان مين مسلمان مموت وحیات کی مشکش میں مبتلاتھا ہندو کی پوری کوشش تھی کے سارے ہندوستان پراپنا قبضہ جماکر،مسلمان کے جداگانتشخص کوفتم کر دے۔اس کے خلاف تحریک یا کتان کے حامیوں کی کوشش تھی کہ ایک جداگا نہ خطۂ زمین ل جائے ، جومسلمانوں کے تحفظ کا ذریعہ بن جائے۔عین اس کشکش کے زمانے میں ،ملا کی طرف سے بیہ آ وازیں بلند ہور ہی تھیں کہ پتح کیک سراسرخلا نب اسلام ہے۔مردم ثاری کے رجسٹر کاید پیدائش مسلمان باتی رہے یامث جائے ،اس سے اسلام کا کی خیس بگرتا۔ بد تصوه تاثرات ، جن كتحت ، اس مردِمون نے باچیثم نم كهاتھا كه:

شبنم ما درنگاه با يم است از نگاه او يم ما شبنم است •

طلوع اسلام ، اپریل ۱۹۵۳ء ، صفحه • ا

### www.KitaboSunnat.com

''بےحیاباش وہرچہ خواہی کن' کے اصول ہے تمسک اختیار کرتے ہوئے '''مفکر قر آن'' صاحب نے ،جس دیدہ دلیری ہے کام لیتے ہوئے ،خیانت وبد دیانتی کا ارتکاب کیا ہے ،اہلیس کے پاس توشائداس کاعشر عشیر بھی نہ ہوگا۔''

مولاناسیدابوالاعلیٰ مودودی کا جواقتباس، 'مفکر قرآن' صاحب نے پیش فرمایا ہے، وہ ان
کی کتاب ' تنقیحات' سے ماخو ذہے ، جس کا پہلاا ٹیدیش علامہ اقبال کی وفات کے تقریبا سواسال
بعد ، ۱۹۳۹ء میں چھپا تھا۔ تا ہم جس مضمون سے ' مفکر قرآن' نے بیہ جملہ پیش کیا ہے، وہ ترجمان
القرآن کے مئی ۱۹۳۹ء کے شارہ میں بھی چھپ چکا تھا۔ اور دوسری طرف ' مفکر قرآن' نے
علامہ اقبال کے جن اشعار کو مولانا مودودی گی تر دید و فدمت میں پیش فرمایا ہے وہ ' جادید
نامہ' سے مقتبس ہیں ، جو س ۱۹۳۲ء میں شائع ہونے والا ، ان کا فاری کلام ہے۔ اس کا صاف
مطلب بیہ ہے کہ علامہ اقبال کے بیاشعار ، مولانا مودودی گے اقتباس کے ترجمان القرآن میں
شائع ہونے سے چارسال قبل اور کتا بی شکل میں ڈھلنے سے سات سال قبل اشاعت پذیر ہوئے
شائع ہونے سے چارسال قبل اور کتا بی شکل میں ڈھلنے سے سات سال قبل اشاعت پذیر ہوئے
تھے۔ جس وقت ، علامہ مرحوم نے ' دشینم مادرنگا ہا می است
قواس وقت مولانا مودودی کے قلم سے بیالفاظ برآ مدی نہیں ہوئے تھے پھرا سے کس طرح مولانا

مزید برآں اگر علامہ اقبال ،مولانا مودودیؒ کو واقعی ایک قابلِ ندمت ملا سیجھتے تو انہیں ، حیدرآ باد وکن کوچھوڑ کر دارالاسلام (پٹھا تکوٹ) میں خدمت ِ اسلام کے لیے ہجرت کی دعوت ہی کیوں دیتے ؟

جس مفکر کی دیانت وامانت اور عدل وانصاف کا بی عالم ہو کہ وہ محض اپنے جذباتِ حسد و کیند کی کہا تھوں کی تکھول کی تسکین کے لیے ، مصنفین کی عبارتوں کو زمانی سیاق وسباق سے کاٹ کر، لوگوں کی آئکھوں میں دھول جھو نکنے کے لیے کرتب دکھار ہا ہو، اس کی ''تفسیرِ قر آن'' جس قدر و قیمت کی حامل ہو سکتی ہے، اس کا ندازہ، اربابِ فکرونظراور اہل علم حضرات بخو بی کرسکتے ہیں۔



### باب۵

# حبوثے الزامات، افتراءات، بہتانات

دروغ گوئی کی مختلف دمتنوع اشکال وصور میں سے ایک صورت، تہمت طرازی ادر بہتان تراثی کی بھی ہے، اس بہلو سے 'دمفکر قرآن' صاحب کی ناوک افکن سے ندمعاصر علاء بچے ہیں، ادر ندہی سلف صالحین ، خنی کہ خودرسول اللہ طفے آئے اور کتاب اللہ تک ان کی تیراندازی سے محفوظ ندر ہے۔ چندمثالوں کونہایت اختصار سے پیش کیا جارہا ہے۔

### (۱):معاصرعلاء كے خلاف بہتان تراشى:

بغیر کسی حوالہ وسند کے '' مفکر قرآن' صاحب مجض اپنے جی سے گھڑ کرعلاء کے خلاف، میہ الزام تراثی کرتے ہیں ، کہ ان کے نزدیک عدالتی گواہوں کا باریش ہونا ضروری ہے۔ چنانچہوہ لکھتے ہیں:

" قرآن کریم نے شاہد (گواہ) کے لیے صرف" صاحب عدل" ہونے کی شرط عاکد کی ہے اور اس باب میں ، اُس کی وسعت نظر کا بیعالم ہے کہ غیر مسلموں کی شہادت تک کو قابل قبول قرار دیتا ہے (۵/۱۰)، کیکن مولوی صاحب ہیں کہ اس کے لیے داڑھی تک کی شرط بھی لایفک قرار دیتے ہیں۔ •

حرام ہے، جو "مفکر قرآن" کہیں ہے بتائیں کہ مولوی صاحبان کے اس فرمان کا ماخذ کیا ہے؟ کس عالم دین نے ایسا کہا؟ کہاں اس نے بیٹوئی دیا؟ بس ایک الزام خودا پنے جی سے گھڑا اور علماء کی طرف منسوب کر ڈالا۔ اور اس پرمستزاد بیر کہ چوری اور سینہ زوری کا مظاہرہ کرتے ہوئے، الٹاعلاء بی کویہ کہ کرمطعون کیا جاتا ہے:

جو کچھ میں قرآن سے پیش کرتا ہوں ،اس کی تر دید کے لیے چونکہ ہمارے قدامت

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

طلوع اسلام، شي ۱۲۹۱ء، صفحه ۱۱۵

پندطبقہ کے پاس دلائل دہراہین نہیں ہوتے ،اس لیے دہ خود بھی مشتعل ہوتے ہیں ، اور عوام کو بھی مشتعل کرتے ہیں۔''•

اگر دمفکر قرآن 'صاحب کے اکا ذیب واباطیل کا نام' دلائل و براہین 'ہے، تو آخران در آئی دلائل 'کاکوئی کیا جواب دے سکتا ہے، ماسوا اُس جواب کے، جو حضرت موکی علیہ السلام نے ، فرعون کذاب کے مقابلہ میں دیا تھا کہ:

﴿ اِبِّى عُذْتُ بَرَبِّى وَرَبِّكُمُ مِنْ كُلِّ مُتَكَّبِّرٍ لَّا يُؤُمِنُ بِيَومِ الْحِسَابِ ٥ ﴾ المون: ٢٢]

'' میں پناہ جا ہتا ہوں ،اللہ تعالٰی کی ، جومیرا بھی اور تمہارا بھی رب ہے ، ہراس متکبر شخص (کےشر) ہے ، جو یوم حساب ( آخرت ) پرایمان نہیں رکھتا۔''

' الرحظر) ہے، بو یوم حساب ( 1 کرت) پرایمان بین رکھا۔ پھر''مفکر قرآن' کا علاء کرام ہے ہمیشہ بیہ مطالبہ ہوتا ہے کہ''میرے موقف کوخود میری

پھر مسرسرال کا علاء سرام سے ہمیشہ بیرمطالبہ ہوتا ہے کہ سیر ہے مولف کو کو دبیری تحریب کا علاء سرام سے ہمیشہ بیرمطالبہ ہوتا ہے کہ سیر کے مولف کو کو دبیری کہ تحریروں سے پیش کرؤ' کیکن وہ خود کو،اس پابندی سے بالاتر سجھتے ہیں،اور بیشیوہ اپناتے ہیں کہ بغیر کسی سند وحوالہ کے جو بچھ جا ہیں،اسے علاء کی طرف منسوب کرڈ الیں۔

یہاں ، دمفکر قرآن' نے، اس بہتان تراشی کے علاوہ ایک اور بھی گھٹیا حرکت کی ہے،

شہادت کے لیے داڑھی کے شرطِ لازم ہونے کو، انہوں نے ایو بی دور میں ،منسوب الی العلماء کیا

تھا۔ چنانچہوہ صدرایوب خال کواس شرط کے حوالہ سے یوں اشتعال ولاتے ہیں:

" ظاہر ہے کہ اس شرط کی رد سے اور تو اور مملکت پاکستان کے صدر ، فیلڈ مارشل محمد الیب خال صاحب کی شہاوت بھی قابل قبول نہیں قرار پاسکتی ، جس مملکت کا صدر بھی

(مولوی صاحبان کے فتو کا کی روسے) معترقر ارنہ یائے، اس مملکت کا خدا حافظ ''

اور اُس قر آن کا بھی خدا حافظ، جس کی تفسیر لکھنے والے جھوٹے اور بہتان تراش' 'مفکر

قرآن'ہوں۔

طلوع اسلام، أكست ١٩٤٣ء، صفحة ٢٦

طلوع اسلام متى ۱۲۹۱ ه، صفحه ۱۱۵

# (٢): علماء كرام بردوسرابهتان:

"مفكرقرآن" جناب چوبدرى غلام احديرويز صاحب في،علماءكرام ير، دوسرابهتان ان

الفاظ میں باندھاہے:

'' کتاب الله کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ معاذ الله ناقص ہے، ناتمام ہے، نامکمل

ہے، ہم ہے۔''0

امرواقعہ ہے کہ جیساالزام اول بے بنیاو ہے، ویسائی بیالزام بھی بے اصل ہے کہ کتاب الله، ناقص، ناتمام اور ناکمل ہے۔ ' مفکر قرآن' نے جس طرح پہلے الزام کو بغیر کسی سند وحوالہ کے پیش کیا ہے بالکل ای طرح، اس الزام کو بھی ، بغیر کسی ما خذ ومصدر کے بیان کیا ہے، معاصر علاء کرام تو رہے ایک طرف، متعقد مین میں ہے بھی ، کسی نے بھی نہیں کہا کہ قرآن مجید، ناقص، ناتمام اور ناکمل کتاب ہے۔ دراصل اس بہتان کا سرچشہ، اگر کہیں وجود رکھتا ہے، تو وہ پرویز اپنی اجا بناؤئن ہے۔ اور جو چیز، ان کے خصوص وہنی سانچ میں ڈھل نہیں سکی تھی ، اسے وہ '' کی روشی میں ' خلاف قرآن' قرار دے کر، بہتا ناعلاء کرام کی طرف منسوب کرڈالا اپنی بھیرے'' کی روشی میں ' خلاف قرآن' قرار دے کر، بہتا ناعلاء کرام کی طرف منسوب کرڈالا صاحب، صرف قرآن ہی کو بظاہر ایسا مانتے ہیں، اور سنت کو ادلہ شرعیہ میں شامل نہیں گر دانتے، یہ چیز، جب ان کے وہنی سانچ میں ڈھل کر برآ مد ہوتی ہے تو وہ لوگ، جوقرآن و سنت دونوں کو جوت مانتے ہیں، ان کے خلاف اس الزام کی شکل اختیار کرلیتی ہے کہ علاء کرام ، قرآن کو ناقص، نا تمام کی شکیل اختیار کرلیتی ہے کہ علاء کرام ، قرآن کو ناقص، نا تمام کی شکیل اور نامکمل قرار دیتے ہیں۔ اس لیے تو سنت کو ساتھ ملاکر ؤہ قرآنی ناقص و ناتمام کی شکیل کر تے ہیں۔

''سنت کی آئینی حیثیت'' پر قلمی مناظرہ کے دوران ،اسی اعتراض کومنکرینِ حدیث گی نمائندگی کرتے ہوئے ، ڈاکٹر عبدالودود صاحب نے ،مولا نامودودیؓ کےسامنے ، ہاس الفاظ پیش کما تھا:

طلوع اسلام، أكست ١٩٥٩ء، صفحه ٢٥

" بھے آپ سے سوفیصدا تفاق ہے کہ حضور معلم بھی تھے، حاکم بھی تھے، قاضی بھی تھے، سپر سالار بھی۔ آپ نے افراد کی تربیت کی اور تربیت یافتہ افراد کو ایک منظم بھاعت کی شکل دی، اور پھر ایک ریاست قائم کی وغیرہ وغیرہ الیکن اس بات پر آپ سے اتفاق نہیں کہ" تئیس سالہ پغیبرانہ زندگی میں حضور نے جو پچھ کیا تھا بیوہ سنت ہے جو قرآن کے ساتھ مل کرحاکم اعلیٰ کے قانون برتر کی تشکیل و تکمیل کرتی ہے " بے شک حضور نے حاکم اعلیٰ کے قانون کے مطابق معاشرہ کی تشکیل تو فرمائی کین میرک کہا تا اللہ کا قانون (نعوذ باللہ) نامکمل تھا اور جو پچھ حضور نے عملا فرمائی کیا سے اس قانون کی تحمیل ہوئی، میرے لیے نا قابل فہم ہے۔ " • کیا اس سے اس قانون کی تحمیل ہوئی، میرے لیے نا قابل فہم ہے۔ " • کیا اس سے اس قانون ورصاحب، فرماتے ہیں:

''نم معلوم آپ کن وجو ہات کی بنا پر کتاب اللہ کے قانون کونا کمل قرار دیتے ہیں۔
کم از کم میرے لیے تو یہ تصور بھی جسم میں کیکی پیدا کر دیتا ہے، کیا آپ قرآن کریم
ہے کوئی ایسی آیت پیش فر ما کیں گے؟ جس سے معلوم ہو کہ قرآن کا قانون نامکمل
ہے۔''

اورمولانا سیدابوالاعلی مودودی (رحمة الله تعالی علیه) نے دورِ حاضر کی علمی سطح کو پیشِ نظر رکھ کراس کا ایسا اطمینان بخش جواب دیا تھا، جو پیاسے کی سیرانی اور بیار کی شفایا بی کا ذریعہ ہے، لیکن اَلَدُّ الْخِصَام ، ذہنیتوں پراس کا وہی اثر ہوا، جومشرکین عرب کی ذہنیتوں پرنزول قرآن سے ہواتھا۔ ﴿ لَا يَوْ يُدُ الطَّالِمِیْنَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ مولانامحترم نے فرمایا:

''ان فقروں میں آپ نے جو پچھفر مایا ہے، بیدایک بڑی غلط بھی ہے جوعلم قانون کے ایک مسلم قاعدے کو نہ بچھنے کی وجہ ہے آپ کو لاحق ہوئی ہے، دنیا بھر میں بیہ قاعدہ تسلیم کیا جاتا ہے کہ قانون سازی کا اختیار اعلیٰ جس کو حاصل ہو، وہ ایک مجمل تھم دے کریا ایک عمل کا تھم دے کر، یا ایک اصول طے کر کے اپنے ماتحت کس شخص یا

<sup>🚯</sup> ترجمان القرآن بتمبر ١٩٦١ء صفحة ۵ مرجمان القرآن بتمبر ١٩٦١ء صفحة ۴۵

ادارے کواس کی تفصیلات کے بارے میں قواعد وضوابط مرتب کرنے کے اختیارات تفویض کردے تو اس کے مرتب کروہ قواعد وضوابط، قانون سے الگ کوئی چیز نہیں ہوتے بلکہ اس قانون کا ایک حصہ ہوتے ہیں، قانون ساز کا اپنامنشا میہوتا ہے کہ جس عمل کا حکم اس نے دیا ہے، ذیلی قواعد (Bye Lawa) بنا کراس پڑمل درآ مدکا طریقہ (Procedure) مقرر کر دیا جائے ، جواصول اس نے طے کیا ہے اس كمطابق مفصل قوانين بنائے جائيں،اور جو مجمل ہدايت اس نے دى ہے،اس كى منثا کو تفصیلی شکل میں واضح کر دیا جائے ،ای غرض کے لیے وہ خودایے ماتحت هخص یا اشخاص کو یا اداروں کوتو اعدوضوا بط مرتب کرنے کا مجاز کرتا ہے۔ بیذ یلی تو اعد بلاشبہ اصل ابتدائی قانون کے ساتھ مل کراس کی تفکیل و پھیل کرتے ہیں، گراس کے معنی بنہیں ہیں کہ قانون ساز نے غلطی سے ناقص قانون بنایا تھا،اورکسی دوسرے نے آ کراس کانقص دورکیا، بلکه اسکے معنی یہ ہیں کہ قانون ساز نے اپنے قانون کا بنیادی حصہ خود بیان کیا اور تفصیلی حصہ اپنے مقرر کئے ہوئے فخض یا ادارے کے ذربعه سے مرتب کرادیا۔"<del>•</del>

لیکن منکرین حدیث پچھالیے کج روواقع ہوئے ہیں کہ آپ خواہ کتنے ہی واضح دلائل کے ساتھان کے شکوک وشہبات اوراعتراضات واشکال کوزائل کردیں، وہ پھربھی اپنی کٹ حجتی پر قائم رہیں گے جن کا از الدکیا جاچکا ہے۔
منکرین جدیث کے و ماغوں میں ، خالفت حدیث کا جذبہ س قدرشد مدہ ہے؟ اس کا اندازہ اس بات سے لگائے کہ جو نہی علائے کرام کی طرف سے، حدیث دسنت کی بات کی جاتی ہے، یہ لوگ، فوراً، یہ کہہ کر آسمان سر پر اٹھالیتے ہیں کہ 'جماراملاً ،قر آن کو، معاذ اللہ، ناقص و ناتمام قرار و یہ ہے، اور جب تک روایات حدیث کواس کے ساتھ نہ ملایا جائے، تو ،اس کے نزدیک ، وین کہ کمل نہیں ہوتا۔''کیکن امر واقعہ میہ ہے کہ مشرین حدیث ،خود قر آن کوغیر تام اور ادھوراتسلیم

ترجمان القرآن بتمبر ۱۹۲۱ء بصفحه ۱۷

کرتے ہیں، اور اس کی تکیل، اُس وقت مانتے ہیں، جبکہ کی '' آنے والے مرکز ملت' کی طے کردہ جزئیات، شاملِ قرآن ہوں گی، کیوں کہ نرا اتباع قرآن، بلا اطاعت ِ امام وقت، ضرور یات دین کے لیے کافی نہیں ہے، جیسا کہ درج ذیل اقتباس سے ظاہر ہے:
'' دین کی ضرور یات، قرآن کے اتباع اور امام وقت کی اطاعت سے پوری ہوتی ہیں۔''ف

اس کا صاف مطلب ہیہ ہے کہ منگرین حدیث کوضد اور چڑ ، جو کچھ بھی ہے، وہ صرف اطاعت ِرسول کے حوالے ہے ہے،ان کے خودساختہ'' مرکزِملت'' کے حوالہ سے نہیں ہے۔

# کیا قرآنی آیات میں ابہام ہے؟:

ر ہا الزام کا آخری حصد، کہ قرآن مبہم ہے، تواس کے ثبوت میں، ''مفکر قرآن' صاحب نے ،سورۃ البقرہ میں ذکح بقرہ اور قتلِ نفس کے واقعہ ہے متعلق، مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ کی ایک عبارت پیش کی ہے۔ چنانچیوہ تفسیر تفہیم القرآن میں سے ایک اقتباس، زیرِ عنوان''مودودی صاحب کا قرآن پراعتراض'' کوخوب نمک اور مرچ مصالحد لگا کر پیش کرتے ہیں:

"جارے دور کے مضر، ابوالاعلی مودودی صاحب نے اس سلسلہ میں جو پھو کھا ہے،
اس ہے ہمیں افسوس ہی نہیں ،خت صدمہ ہوا ہے، ہمیں ان کے خیالات سے اتفاق
ہمی ہوسکتا ہے اور اختلاف بھی۔ اختلاف کی صورت میں ،ہمیں کسی قتم کا صدمہ تو
ایک طرف ، تاسف بھی نہیں ہونا خیا ہے ،کین جب کوئی الی بات سامنے آجائے،
جس سے (معاذ اللہ) خداکی اس عظیم کتاب پر حرف آتا ہو، تو اس ہے ہمیں واقعی
دلی افسوس اور صدمہ ہوتا ہے۔ وہ ان آیات کی تغییر میں لکھتے ہیں :.....

دی اسول اور صدمہ ہوتا ہے۔ وہ ان ایا سے کی سریں سے بی ہے۔ اس اس مقام پر سے بات تو بالک صریح معلوم ہوتی ہے کہ مقتول کے اندر دو بارہ اتن دریہ کے لیے جان ڈالی گئی کہ وہ قاتل کا پہا بتاد ہے، لیکن اس غرض کے لیے جو تدبیر بتائی گئی تھی ، یعنی ''لاش کو اس کے ایک جھے سے ضرب لگاؤ'' اس کے الفاظ میں کچھ

<sup>🛭</sup> مقام حدیث ،صفحهٔ ۸

ابہام محسوس ہوتا ہے۔''.....

ان الفاظ پر،اپنے صدیے کا ظہار کرتے ہوئے،''مفکر قرآن' صاحب رقم طراز ہیں: ''جس بات سے ہمیں صدمہ ہوا، وہ مودودی صاحب کے بیالفاظ ہیں کہ .....''اس غرض کے لیے، جو تذہیر بتائی گئی تھی، اس کے الفاظ میں کچھ ابہام محسوس ہوتا

اس کے بعد، سیدمودودیؓ کی طرف ہے''کا فرانہ جمارتوں'' کے ساتھ، قرآن پرلگائے جانے والے، اس الزام ابہام پر، بڑے دلی صدے اور انسوس کے ساتھ، بول نفتہ و تبصرہ فرماتے ہیں:

''قرآن کے الفاظ میں ابہام .....معاذ اللہ ثم معاذ الله .....غیر سلم تواس قتم کے اعتراضات کیا کرتم کے متعلق اس قتم کی جمارت کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔''

اس فتم کی خورہ گیریوں کی مسلسل اشاعت، اور ایک ہی طرح کے الزامات و بہتانات کو،
اعادہ و تکرار کے ساتھ، دائماً شائع کرتے رہنے سے قارئین طلوع اسلام کے قلوب واز ہان ہیں ہر
اس شخصیت کے خلاف نفرت بلکہ شدید عداوت کا زہر بھر گیا، جس سے خود طلوع اسلام اور پروین
صاحب نے اختلاف کیا۔ الی تحریوں نے مرزائیوں کی طرح یہاں ایک ایسا گروہ پیدا کر دیا
ہے جس کی ذہنی اور قبلی خصوصیات، نفرت اور انانیت ہیں، اس گروہ کے افراد کواپنی ان خصوصیات
پرفخر ہوتا ہے۔ اس پرمستزاد، ان کا یہ پندار کہ وہی قرآن کوسب سے زیادہ جانے والے ہیں، عام
مسلمانوں سے ان کی نفرت بالعموم، اور افرادِ جماعت اسلامی سے ان کی عداوت بالحضوص، ان کی
مسلمانوں سے ان کی نفرت بالعموم، اور افرادِ جماعت اسلامی سے ان کی عداوت بالحضوص، ان کی
مسلمانوں سے ان کی نفرت بالعموم، اور افرادِ جماعت اسلامی سے ان کی عداوت بالحضوص، ان کی
مسلمانوں سے ان کی نفرت بالعموم، اور افرادِ جماعت اسلامی سے ان کی عداوت بالحضوص، ان کی
مسلمانوں سے ان کی نفرت بالعموم، اور افرادِ جماعت اسلامی سے ان کی عداوت بالحضوص، ان کی
میں متلا ہیں کہ سلفا خلفا ساری امت کے علاء کو قرآن سے جا ال سیحتے ہیں، اور خود کو
الی بان نیت میں مبتلا ہیں کہ سلفا خلفا ساری امت کے علاء کو قرآن سے جا ال سیحتے ہیں، اور خود کو
قرآن کا واحد اجارہ وار گردانتے ہوئے، یہ دعوت دیتے ہیں کہ '' آوکو گو! یہیں نور خدایا و گے۔''

<sup>🐞</sup> تفسيرمطالب الفرقان ،جلد ۲ بصفحه ۳۲۸

<sup>🙃 🙃</sup> تغيير مطالب الفرقان، جلد ٢ صفحه ٣٢٩

در حقیقت، نفرت اورانا نیت، نفسیاتی عمل اور دعمل کانام ہے، اور ید دونوں خصوصیات لازم و ملزوم ہوتی ہیں۔ جب کوئی سیجھنے لگ جائے کہ چودہ سوسالوں میں قرآن کاعلم، پہلی مرتبہ، اب بے نقاب ہوا ہے، اور وہ بھی طلوع اسلام کی بدولت۔ اس کے علاوہ اور کسی بھی گوشہ ہے آ واز قرآن کا بلند ہونا تو کجا، النا ہر طرف سے اس آ واز کوخم کرنے پر ساری دنیا تل گئ ہے، تو اس کا لازی نتیجہ نفرت ہے، عوام سے نفرت اس لیے کہوہ '' عجمی اسلام'' کے زیر سابیہ علم قرآن سے جاہل ہیں، اور علماء دین سے نفرت اس لیے کہوہ ہر عمل طلوع اسلام'' قرآنی تعلیمات'' پر پردے ڈالیت سے جیس ۔ پیفرت اور ان نیت جب حد سے بڑھ جائے، تو عدل وانصاف، حقیقت وصدافت، اور دیانت وامانت کا دامن ہاتھ سے چھوٹ جاتا ہے، اور پھر انسان اپنے نخالفین کے خلاف، جھوٹ، کذب، افتراء پر وازی، تہمت طرازی، بہتان تراثی اور خدع وفریب پراتر آتا ہے، اور جھوٹ، کذب، افتراء پر وازی، تہمت طرازی، بہتان تراثی اور خدع وفریب پراتر آتا ہے، اور اپنے خالفین کے ہاں سے بال برابر بھی کوئی ناگوارِ خاطر چیز مل جائے، تو اسے پہاڑ بنا تا کرچش کرتا ہے، اس خصلت بد میں منکرین حدیث کے عروج وارتقا کا بیعالم ہے کہ دائی کا پہاڑ بنانا تو رہا ایک طرف، وہ بغیر مائی کے بھی پہاڑ بنا ڈالیے میں یہ طولی رکھتے ہیں۔

اس شم کے جذبات رذیلہ یوں تو قوم کے ہرطقہ میں تخریب انگیز ہوتے ہیں، لین جس قوم کے نوجوانوں اور (بالحضوص، دین سے دور) طلبہ کے دلوں کواس طرح زہر آلود کردیا جائے ،اس قوم میں ہر طرف تخریب ہی تخریب پھیل جائے گی۔ قوموں کے متقبل کا انحصار، ان کے نوجوانوں (بالحضوص تعلیم یافتہ طقہ) پر ہوتا ہے، جس شم کے قالب میں بیطقہ ڈھل جائے، اس قدم کا، اُس قوم کا متقبل ہوجا تا ہے، بدشمتی سے اس طقہ کا ایک حصداییا ہے، جو طلوع اسلام کے چنگل میں گرفت میں آ بھی سکتے ہیں، اس لیے چنگل میں گرفت میں آ بھی سکتے ہیں، اس لیے کو ایک تو یہ لوگ دین سے دور ہیں، دوسرے، جوانی کے دور میں جذبات کی شدت، انتہا پر پنچی ہوئی ہوتی ہے، اور برویز صاحب اور طلوع اسلام، قرآن کے نام پر جذبات نفرت ہی کو بھڑ کا یا کرتے ہیں، نتیجہ بیک دیولوگ، اپنے بیک رُخے مطالعہ کی بنا پر، یکسرائی رنگ میں رنگے ہوئے نظر کرتے ہیں، نتیجہ بیک دیولوگ، اپنے بیک رُخے مطالعہ کی بنا پر، یکسرائی رنگ میں رنگ ہوئے نظر کرتے ہیں، نتیجہ بیک دیولوگ، اپنے بیک رُخے مطالعہ کی بنا پر، یکسرائی رنگ میں رنگ ہوئے تقید، آئیس گے، جوطلوع اسلام کے لٹر پچر نے ان پر پڑھا دیا ہے۔ خود فر بی، نفرت، تخر بی تقید، محکم دلائل و براہین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل و براہین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سرکٹی، اور طرفہ یہ کہ ان چیز وں کو، قرآن کی راہ میں جہاد کرنے کی خود فریکی (سمجھنا)، ..... یہ بین اس طبقہ کی خصوصیات ..... مجھے ان خصوصیات کے پیکروں سے ملنے کا اکثر موقع ملتار بتا ہے، دورانِ گفتگو یہ لوگ بڑے جذباتی اور شتعل ہوکر، اس طرح بحث کرتے ہیں کہ گویا وہ می قرآن پر کامل عبورر کھتے ہیں اور خاطبین کوتو قرآن کی ہوا تک نہیں گئی، اورا گران کا مخاطب، سوءِ اتفاق ہے کوئی باریش بزرگ ہو، تو نفر سے ملا کا ساراز ہر سمٹ کر، اُن کی آ تھوں میں جمع ہوجاتا ہے، اور انہیں یوں دیکھتے ہیں کہ گویا دنیا کی سب سے مبغوض اور قابل نفر سے ہی صاحب ہیں، کین گفتگو، جب دورانِ بحث، انتہا کو پینی جاتی ہو جاتا ہے، اوران کے اعتراض کے جواب میں، میں طلوع اسلام ہی کے لئر پچر سے کوئی اقتباس پیش کر دیتا ہوں، تو اس وقت ان کی حالت دیدنی ہونی ہے، گھڑوں پانی پڑجا تا ہے اور سارا جوش ختم ہوجا تا ہے۔ احساسِ ندامت غالب آ جاتا ہے، اور حیر سے بھر وہ وہ ہے، اس ختراض کے کلمات، زبان سے جاری ہوجاتے ہیں کہ '' چھا! یہ بھی طلوع اسلام کے لئر پچر میں موجو ہے، لیکن حیر سے ہے، جس چیز کا خود انہیں اعتراف ہے، دوسر سے بھی اسلام کے لئر پچر میں موجو ہے، لیکن حیر سے جاری ہوجاتے ہیں کہ '' وہ سرے بھی اگر وہ ی چیز پیش کریں تو وہ اعتراض کر ڈالتے ہیں، کیسی عجیب بات ہے۔ ''

نے ان سب کی باتیں ،صبر و تحل ہے سنیں ، خاموشی سے اٹھا، اور پرویز صاحب کا درج ذیل اقتباس پیش کردیا:

'' پیر حقیقت باد فی تعق سمجھ میں آ سکتی ہے کہ وہ ( یعنی قر آ ن ) بجزان جزئیات کے ، جن کی تعیین ،اس نے خود کر دی ہے،احکام کواصولی طور پر بیان کرتا ہے،تفصیل و تبیان کے معنی بینہیں کہ ہرتھم کی جزئیات وفروعات بھی متعین کر دی جائیں ،اس کے بیمعنی ہیں کہ جو کچھ بیان کیا جائے ، کھول کر بیان کیا جائے ، اصولی بیان بھی ، مجل یامفصل اورمہم یابین ہوسکتاہے۔" •

اس کے بعد، میں نے تفصیل سے انہیں بتایا کہ اصطلاحِ فقہاء میں مبہم سے کیا مراد ہے۔ خود برویز صاحب نے مولا نامودودی کی عبارت بر "معاذ الله فلم معاذ الله" کے الفاظ کی گردان کے ساتھ اعتراض تو جڑ دیا ہے گریہ ہرگزنہیں بتایا کہ ہم کے کہتے ہیں۔ بہرحال اس سے یہ واضح ہے کہ اس لفظ کا جومفہوم، فقہاء کے ہاں معلوم ومعروف ہے، وہ پرویز صاحب کےمفہوم سے قطعی مختلف ہے، فقہاءِ امت نے اس موضوع پر بہت ی کتابیں بھی تصنیف کی ہیں ،جن میں سے کچھکا ذکر ، پرویز صاحب کے استاذ ، جناب اسلم جیراج پوری نے بھی کیا ہے ،اوروہ اقتباس بھی یرویز صاحب ہی کی ایک کتاب میں موجودے، ملاحظ فرمایے:

"اس زمانه میں مصر کے نامور اویب مصطفیٰ صادق رافعی نے اپنی کتاب آواب العربيكي دوسرى جلد، بورى اس عنوان براكهي ہے جوسب سے بہتر جامع اور دكش تصنیف ہے، علی طذااقسام القرآن ، امثال القرآن ، متشابهات القرآن ، مبهمات القرآن بلكـ آيات،الفاظ اورحروف قرآن كى تعداد وغيره تك كوئى عنوان إيهانهيس، جس يرتصنيفين نه بول- "•

چنانچہ بینو جوان نہ صرف بیر کہ لا جواب ہوئے بلکہ قلبی طور پر مطمئن بھی ہوئے ، اور انہوں نے اعتراف کیا کہ واقعی طلوع اسلام کے لٹریچر کے یک دینے مطالعہ نے ان میں ایسارویہ پیدا کر معارف القرآن، جلداول (مقدمه) بصغحه ۳

۱۲۸ معارف القرآن، جلد چبارم بصغیه ۱۲۸

دیاہے۔

(m):علاءِ احناف يربهتان:

ہمارے ملک میں امام ابوطنیفہ کے فقہی فدہب کے پیروکاروں کی تعدادسب سے زیادہ ہے،
اس مسلک سے وابستہ افراد بھی اور دیگر لوگ بھی جنہیں ،فقہی خلافیات کاعلم ہے، جانتے ہیں کہ
ایک ہی مجلس میں، بیک وقت تین طلاقیں دینا،طلاق کا کوئی سیح طریقہ نہیں ہے، کین طلوع اسلام
،جس کی مسلسل روش رہی ہے کہ مسلمانوں میں موجو دفقہی اختلافات کی آگ کوزیادہ سے زیادہ
بجڑ کا یا جائے ، تا کہ اس کی آڑ میں '' قرآنی فقہ'' کی راہ ہمزار کی جا سکے،علاء احناف پر، یوں
بہتان با ندھتا ہے:

'' ایک ہی مجلس میں تین طلاقیں دے کر عورت کوجدا کر دینا ہنفی علاء کے نز دیک ، پیطلاق دینے کا اسلامی طریقہ ہے۔''

علاءِ احناف پر، بیصری جھوٹ اور کھلی ہوئی تہت اور واضح بہتان، طلوع اسلام نے اس مسئلہ سے نا واقفیت کے باعث نہیں لگایا، بلکہ لوگوں کے ذہنوں میں صرف بیہ بات راسخ کرنے مسئلہ سے نا واقفیت کے باعث نہیں لگایا، بلکہ لوگوں کے ذہنوں میں صرف بیہ بات راسخ کر دین کے لیے جان ہو جھ کر لگایا ہے کہ ضیاء الحق مرحوم کی نفاذِ اسلام کی کوشش کی ناکائی کی وجہ، پرویز صاحب کی ''قرآنی فقہ'' کی بجائے علاء کے فقہی قوا نمین کا نفاذ ہے ۔ کیوں کہ اُن دنوں مرحوم صدر، دینی عالم نہ ہونے کے باوجود بھی، نفاذِ اسلام کی کوشش کررہے تھے، اور طلوع اسلام کے لیے ایسی کاوش ہمیشہ سوہان روح ربی ہے، چنانچہ اس نے بیتا تر اچھا لئے کے لیے کہ بیک وقت تین طلاق دینے کا مسئلہ اختلافی ہونے کے علاوہ، نقاضاءِ وقت ہے ہم آ ہنگ بھی نہیں، علاء احناف پر بیالزام عائد کر دیا ہے، کیوں کہ جھوٹ ہو لئے اور الزام تر اثنی کرنے میں، طلوع اسلام یا دمفکر قرآن ' میں ہے کوئی بھی عارمحموس نہیں کرتا، حالاں کہ بیہ بات، خود طلوع اسلام کو بھی معلوم ہے کہ ایک بی بلکہ جملہ اسکہ ہے کہ ایک بی بلکہ جملہ اسکہ خدرو یک بھی میں بیک وقت تین طلاقیں دینا، خصرف علاء احناف کے نزدیک، بلکہ جملہ اسکہ فقہ کے ذرویک بھی می جے طریقہ طلاق نہیں ہے۔ چنانچہ اس شارہ میں، آ کے چل کر، خود طلوع اسلام وقتہ کے ایک بھی می جے طریقہ طلاق نہیں ہے۔ چنانچہ اس شارہ میں، آگے چل کر، خود طلوع اسلام وقتہ کے ایک بھی می جھی طریقہ طلاق نہیں ہے۔ چنانچہ اس شارہ میں، آگے چل کر، خود طلوع اسلام وقتہ کے ایک بھی می جھی طریقہ طلاق نہیں ہے۔ چنانچہ اس شارہ میں، آگے چل کر، خود طلوع اسلام

طلوع اسلام : تتبر ۱۹۸۹ ، صفحة

نے بیکھاہے:

ظاہر ہے کہ ائمہ فقہ میں ،امام ابو حنیفہ بھی شامل ہیں ،جن کے زدیک ،ایباطریقہ کلاق ، فی الواقعہ ، بدعت ہے ، اوریہ عبارت ، سابقہ عبارت سے بالکل متفاد و متناقض ہے ،لیکن پھر طلوع اسلام نے یہاں ایک اور الزام تراثی کی ہے ، اور وہ کہ ''بعض علاء کی یہ کوشش ہے کہ وہ ایک ہی مجلس میں دی جانے والی ، تین طلاقوں کو جائز قرار دلوادی' ۔ حالاں کہ کوئی عالم بھی ایبانہیں عبارہ کیوں کہ ایبا کرنا،سب کے نزدیک بدعت ہے ۔ طلوع اسلام ہویا خود پرویز صاحب ،علاء کرام کو بدنام کرنے کے لیے ، اُن پر جھوٹا الزام عائد کر دینے میں ، انہیں بھی شمہ بھر بھی جھبک محسون نہیں ہوئی۔

# (۴):اہل حدیث علماء پر بہتان:

''مفکر قرآن' جناب چوہدری علام احمد پرویز صاحب ،خوف خدااور آخرت میں جوابد ہی کے احساس کو بالائے طاق رکھتے ہوئے ،اورسورۃ الحجرکی آیت (۳۳) کی تفییر فرماتے ہوئے ، علماءاہل حدیث پر بایں الفاظ ، بہتان تراثی کرتے ہیں :

'' اہل حدیث کا مسلک یہ ہے کہ شریعت میں عقل کو خل نہیں ، اس لیے وہ عقلی طریق (قیاس) کو ماخذِ قانون نہیں مانے ، وہ اس کے خلاف ہیں۔اس کے لیے وہ دلیل میدیے ہیں کہ: ﴿ اُوَّ لُ مَنْ قَاسَ اِبْلِیْسُ ﴾''سب سے پہلے جس نے قیاس (عقلی دلیل) سے کام لیا تھا، وہ اہلیس تھا، اور اس کی سندیمی آیت ہے۔' • فیاس ایک مصیبت تو یہ ہے کہ ہمارے دور کے یہ''مفسر قرآن'' اور''مفکر قرآن'' اپنے مخالفین ایک مصیبت تو یہ ہے کہ ہمارے دور کے یہ''جو کچھ طلوع اسلام کہتا ہے،اسے وہ اُس کے اپنے

🗗 طلوع اسلام بتمبر ۱۹۸۲ء بصفحه اس

تفييرمطالب الفرقان، جلد ٤، صفحه ١٨٥

الفاظ میں پیش نہیں کرتے ، بلکہ اپی طرف ہے ایک بات وضع کر کے، اسے طلوع اسلام کی طرف منسوب کر دیتے ہیں۔ " …… کین دوسروں کے متعلق بات کرتے ہوئے ، وہ ، خود کو اس پابندی سنسوب کر دیتے ہیں اور اس بات کی قطعاً ضرورت نہیں سمجھتے کہ اہل صدیث کے اس مسلک کو، خود کسی اہل صدیث عالم ہی کے الفاظ میں پیش کریں۔ اور دوسری مصیبت سے کہ جب ایسے الفاظ کسی عالم کی تصنیف میں نہیں ملتے تو پھر" مفکر قرآن "کو" خدمت قرآن "کی خاطر ، خود بے زحمت الشانا پڑتی ہے کہ ایسے الفاظ گھڑ کر ، انہیں ، بہتا تا ، مسلک اہل صدیث کی طرف منسوب کر ڈالیں ، انشانا پڑتی ہے کہ ایسے واقعی بیا نداز ہ ہوتا ہے کسی قدر مصیبت اور زحمت ہے جو طلوع اسلام کو اٹھانا پڑتی ہے ، اس سے واقعی بیا نداز ہ ہوتا ہے کہ نہیں تائی مردور کے اوقات

حقیقت بیہ کہ اہل حدیث حضرات کا قطعاً بیر مسلک نہیں ہے جے'' مفکر قر آن' نے اُن کی طرف منسوب کیا ہے۔ اس مسلک کے ایک نامور عالم دین ، مولانا محمد اساعیل سلفی ، جن کی ایک تاب کے حوالے ، پرویز صاحب ، اکثر دیا کرتے تھے ،خود فرماتے ہیں :

'' قرآن عزیز نے جب قدم قدم پر عقل وقیم کو مخاطب فر مایا ہے۔ تو حیدوسنت اور معاد کے دلائل کے تنذیرہ میں عقل ، لُب اور نُمی کے استعال کی تلقین کی گئی ہے، تو استعال کی تلقین کی گئی ہے، تو استعطل کیونکر چھوڑا جائے۔''

﴿ فَبَشِّرُ عِبَادِى الَّذِيْنَ يَستَمِعُونَ الْقَولَ فَيَتَّبِعُونَ اَحُسَنَهُ أُولِئِكَ اللَّهُ وَالْمِلْكَ هُمُ اُولُوا الْالْبَابِ ٥ ﴾ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ و

'' وہ لوگ بشارت کے متحق ہیں جو گفتگوین کے اس کے حسن وقتی میں تمیز کرتے ہیں، اچھی باتوں کو قبول کرتے ہیں اور ہیں، اچھی باتوں کو قبول کرتے ہیں یہی لوگ اللہ سے ہدایت پانے کے متحق ہیں اور یہی عقل مند کہلانے کے حقد ار''

اس میں عقل منداور معاملہ فہم لوگوں کی تعریف فرمائی گئی ہے، ملتے جلتے مسائل کے تھم میں توازن، قیاس صحیح کا نتیجہ اور عقل کا واجبی تقاضا ہے۔ ﴿ اللهُ الَّذِى اَنْزَلَ الْمُحِتَابَ بِالْعَقِ وَالْمِيْزَانَ ٥ ﴾ [الثوريُ اللهُ الَّذِى اَنْزَلَ الْمُحِتَابَ بِالْعَقِ وَالْمِيْزَانَ ٥ ﴾ [الثوريُ اللهُ اللهُ

اس سے نہ قیاس کی ضرورت سے انکار کیا جاسکتا ہے، نہ ہی اپنے مقام پراس کی جیت اورافا دیت کونظر انداز کیا جاسکتا ہے۔' •

یہ ج قیاس کے متعلق مسلک اہل صدیث، جواس مسلک کے ایک جید عالم دین نے خود بیان کیا ہے، نہ کہ وہ، جے 'مفرقر آن' نے تسویل نفس سے کام لے کرخود گھڑا اور اسے مسلک اہل صدیث قرار دے ڈالا، اور پھر اس' جھوٹ' کو نباہنے اور ثابت کرنے کے لیے، یہ دلیل اخراع کی کہ: (اُوَّ لُ مَنُ قَاسَ اِبْلِیْسَ) حالانکہ مسلک اہل صدیث سے وابستہ کسی عالم دین نے، قیاس کی مخالفت میں، نہ یہ پھے کہ ااور نہ ہی یہ دلیل دی۔ جو پھی فی الواقعہ کہا گیا ہے، دہ یہ ہے کہ ۔۔۔۔ 'اہلیس ہی وہ پہلا شخص ہے جس نے اللہ کے صریح حکم (نص) کے مقابلہ میں قیاس کیا ہے۔ '' اسلان کی مقابلہ میں' کے الفاظ میں نہ کور شرط کو اڑا دیتے ہیں، اور اُوَّ لُ مَنْ قَاسَ حریک حکم (نص) کے مقابلہ میں' کے الفاظ میں نہ کورشرط کو اڑا دیتے ہیں، اور اُوَّ لُ مَنْ قَاسَ میں کے کہ وہ امت مسلم کو، اس فتم کے ''مفرقر آن' اور''مفرقر آن' کے شرے محفوظ رکھے کہ جنہیں آگر ہے کہ دو امت مسلم کو، اس فتم کے ''مفرقر آن' اور''مفرقر آن' کے شرے محفوظ رکھے کہ جنہیں آگر ہے کہ دو ہا جائے کہ''چوری کی بکری حرام ہے'' تو وہ بکری کے' مسروقہ'' ہونے کی شرط کو حذف کر کے، یہ ڈھنڈورا پیٹینا شروع کر دیں کہ'' بگری حرام ہے۔''

تحريك آزادى فكر صفحه ۵

مزیدبرآن ''مفکر قرآن' نے ،جس آیت کی تغییر میں بیر بہتان تراثی کی ہے،اس کا سیاق وسباق بھی ، اس بہتانِ بے بنیاد کی تر دید، بلکہ تغلیط پر دلالت کرتا ہے، آیت زیر تغییر ملاحظہ فرمایے:

﴿ قَالَ لَمُ اَكُنُ لِّأَسُجُدَ لَبَشَرٍ خَلَقُتَهُ مِنُ صَلُصَالٍ من حَمَاٍ مَسْنُون ٥ ﴾ [الحج:٣٣]

''اُس (البلیس) نے کہا کہ مجھ سے یہ بیس ہوسکتا کہ میں ایک ایسی مخلوق کے سامنے مجھک جاؤں جے سامنے مجھک جاؤں جے سیاہ کیچڑ کی مھنکتی مٹی سے پیدا کیا گیا ہے۔''

اب بہاں غور فرما ہے، کہ اہلیس کا خود کو انسان سے فاکق اور افضل قیاس کرنا، اور وہ بھی اس ہے۔ اس کرنا، اور وہ بھی اس ہے۔ اصل گمان کی بنا پر، کہ اس کا مادہ تخلیق (آگ)، انسان کے مادہ تخلیق (مٹی ) سے بہتر ہے، اور پھر اس قیاس کو اہلیس کا اتنی اہمیت دینا کہ خدا کے صرت تھم (کر آدم کو سجدہ کرو) کو وہ پس پشت ڈال دیتا ہے، یہی دراصل، جرم اہلیس ہے، نہ کہ مجرد قیاس کرنا۔

یہاں بیرواضح کرنا بھی ضروری ہے کہ نفسِ صریح (شارع کے واضح تھم) کے مقابلہ میں،
قیاس کوشیوہ ابلیس قرار دینے والے علاء بھی، صرف علاءِ اہل حدیث ہی نہیں ہیں، بلکہ تمام علاءِ
امت، فقہاء ملت، اور مفسرین کرام اور محدثین عظام ہیں۔ قطع نظراس کے کہوہ متقدمین میں سے
ہوں، یا متاخرین میں سے، اور قطع نظراس کے کہوہ ائمہ فقہ میں سے، احناف ہوں یا شوافع،
مالکیہ ہوں یا حنابلہ، ظاہریہ ہوں، یا کسی اور مسلک سے وابستہ۔

اس سے بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ''مفکر قرآن' صاحب،''تفسیر قرآن' کھتے ہوئے ،کسی محرح آیات کو،قرآن کھتے ہوئے ،کسی طرح آیات قرآن سے ہم قرآن سے برآ مدکر کے، انہیں اپنے مخالفین کے سرتھو پاکرتے تھے۔

(۵): سيدمودودي كے خلاف بہتان وافتراء:

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ، مولانا سید ابوالاعلی مودودی کو، جو تفقہ فی الدین ، فہم

ترجمه ماخوذ ازتفسير مطالب الفرقان ، جلد ٤، صفحة ١٨٣

قرآن، اسلامی بصیرت، دین فراست، دسعت مطالعه، جدید وقد یم علوم پر گهری نظراور باطل کے خلاف جو تقیدی صلاحیت عطافر مائی ہے، وہ دورِ حاضر میں بہت کم لوگوں کو حاصل ہے۔ پاکستان میں، پرویز صاحب کے چراغ کے نہ جل سکنے کی اصل اور بنیادی وجہ، سیدمودودی جیسی نابغہ عصر شخصیت ہے، جن کے لئر پچرکو، پرویز صاحب کی تصنیفات کی نسبت کہیں زیادہ پذریائی ملی، خود پرویز صاحب کی تصنیفات کی نسبت کہیں زیادہ پذریائی ملی، خود پرویز صاحب کی تصنیفات کی نسبت کہیں زیادہ پندریائی ملی، خود پرویز صاحب کو تصنیفات کی نسبت کہیں زیادہ پندریائی ملی، خود پرویز صاحب کی تصنیفات کی راہ میں، مولا نا مودودی گرویز صاحب کو بھی اس بات کا اعتراف تھا کہ ان کے فکر کے فروغ کی راہ میں، مولا نا مودودی گرویز صاحب کو بھی عصن حائل ہے:

'' اگر مودودی صاحب کے عزائم کی علم بردار جماعت یہاں نداختی، تو اس خطر زمین میں ، اسلامی نظام لیعنی مملکت علی منہاج نبوت کے امکانات بروے روش نتھ ''•

یمی وجہ ہے کہ ''مفکر قرآن' صاحب، اُن کے خلاف شدید کینہ و کدورت، نفرت و عداوت، حقد وحد، غیظ و خضب اور شقاق و تعصب میں ہمہونت مبتلارہے تھے، اور طلوع اسلام کی فائل گواہ ہے کہ بعض اوقات، وہ ،حسد وعداوت کے انتہائی جوش و شدت میں، اپنے حواس بھی کھو بیٹھتے تھے۔ سید مودووی کے خلاف، ان کی بہتان تراشی ، تہمت طرازی، افتراء پردازی، کو بیٹھتے تھے۔ سید مودودی کے خلاف، ان کی بہتان تراشی ، تہمت طرازی، افتراء پردازی، کذب بانی، ہرزہ سرائی اور خیانت کاری میں وہ ہڑے پرجوش اور سرگرم تھے، ان کی عبارات کو شخ میف کا نشانہ بنا کر، عوام کو اُن سے متنفر کرنے کے لیے، ''مفکر قرآن' نے خدع و فریب کے جو جھیا راستعال کتے ہیں، ان کا ذکر، گزشتہ باب میں ہو چکا ہے، یہاں صرف ایک ایسے بہتان کا ذکر کیا جارہا ہے، جس کا حجوث ہوناروزروش کی طرح واضح ہے۔

سرمایهٔ دارانه نظام کی حمایت کی تنهمت:

مودودی صاحب کالٹر پیر گواہ ہے کہ جس شدت کے ساتھ، انہوں نے سر مایددارانہ نظام کی مخالفت کی ہے، اس شدت کے ساتھ وہ اشتراکیت کی بھی تردید کرتے رہے ہیں۔ لیکن چونکہ ''مفکر قرآن' نے اشتراکیت ہی پرقرآنی ٹھے۔ لگاکر، اُسے'' نظام ربوبیت' قرار دے رکھا تھا،

<sup>•</sup> طلوع اسلام بمئى ١٩٤٦ء ،صفحة ٣٣

اس لیے، وہ ، مولا نا مودودیؓ کی طرف سے اشتراکیت کی مخالفت کو، اپنے '' نظامِ ربوبیت' کی مخالفت تھے، اور اس سے مینتیجہ نکالا کرتے تھے:

"مودودی صاحب، سرمایدواراندنظام کےسبسے بوے حامی ہیں۔"

یالیی بدیم البطان بات ہے کہ ہروہ خض، جس نے مولانا مودودیؓ کے لئر پرکا مطالعہ کیا ہے، وہ کبھی اسے باور نہیں کرسکا۔لیکن ''مفکر قرآن' کی بیخصلت تھی کہ جہاں کسی نے قرآن وسنت کی روشی میں انفرادی ملکیت کا اصول پیش کیا، وہیں، انہوں نے آؤد یکھانہ تاؤہ فوراً، اس پر مرایددارانہ نظام کے حامی ہونے کا فتو کی رسید کر دیا۔ حالاں کہ اسلام کی معیشت پر کبھی جانے والی اپنی ہرکتاب ہیں، سیدمودوددگؓ نے کپیلام اور کمیوزم، دونوں نظاموں کی تردیدو فدمت کی ہے، لیکن چوکہ ''مفکر قرآن' کا معاثی نظام، اشتراکیت ہی کا چربہ ہے، اس لیے، وہ مولانا مودودگؓ کی مخالفت اشتراکیت کی مخالفت نظام سرمایدداری پر محمول کرتے ہیں۔ یہ الکل ایسی ہی بات ہے جیسی ہمارے ملک میں، کمیوشٹ افراد کے نزدیک، محمول کرتے ہیں۔ یہ الکل ایسی ہی بات ہے جیسی ہمارے ملک میں، کمیوشٹ افراد کے نزدیک، مرحوم نے اپنے کلام میں نظام سرمایدداری کی سخت تردید کی ہے، اور دیکراس سے بینی کہ علامہ مرحوم نے اپنے کلام میں نظام سرمایدداری کی سخت تردید کی ہے، اور پھراس سے بینی کہ علامہ مرحوم نے اپنے کلام میں نظام سرمایدداری کی سخت تردید کی ہے، اور پھراس سے بینی ہوند کرتے ہیں کہ دوہ خوداشتراکی شعے۔اور لطف کی بات یہ کہ یہاں کمیونسٹوں کی تردید، خود، پرویز صاحب بیں الفاظ کرتے ہیں:

"اقبال نے جو پچھ نظام سرمایہ داری کے خلاف کہا ہے، مارکسزم کے حامی، اس کی سند سے اسے (اقبال کو) کمیونسٹ ثابت کرتے ہیں، لیکن بیان کی غلط مگہی اور فریب انگیزی ہے۔ "

بالکل ای طرنے استدلال پر، بیکها جاسکتا ہے کہ سیدمودودی کو، نظام سر مایدداری کا حامی قرار دینا،''مفکر قرآن'' کی غلط تکہی اور فریب انگیزی ہے۔

مزید برآن، یہاں بیات بھی قابل غورہے کہ مؤلانا مودود کی کامعاملہ پنیں ہے کہ وہ ان

طلوع اسلام، اگست ١٩٦٣ء وصفي ١٢٦
 طلوع اسلام، اگست ١٩٦٨ء وصفي ١٢٦

دونوں نظاموں میں ہے کسی ایک نظام (مثلًا اشتراکیت) کی مخالفت کرتے ہیں، جس سے دوسرے نظام (مثلًا سرماییداریت) کی محایت کی دلیل اخذ کی جائے، بلکہ وہ دونوں نظاموں کی کیساں اور پرزور مخالفت کرتے ہیں، اس لیے انہیں سرماید دارانہ نظام کا حامی .....اور وہ بھی سب سے بڑا حامی .....کہنا، دراصل، اُس حسد و کینہ، غیظ وغضب اور بغض وعنا د کا کرشمہ ہے، جس کی آگردم مفکر قرآن' کے سینے میں ہروقت بھڑکی رہتی تھی۔

### (٢): علامه ا قبال یخلاف بهتان:

دھوکہ بازادرجعل سازلوگوں کاطریقہ واردات سیہوتا ہے کہوہ کسی معزز ومحتر مہستی کے نام كى آثريب، اينے باطل نظريات كے كھوٹے سكوں كو چلانے كى كوشش كيا كرتے ہيں ، كيول كدوه خوب جانتے ہیں کہ ان کھوٹے سکول کا چلن ،خودان کےاسیے نام مے مکن نہیں ہے۔ دور ماضی میں ایک گمراہ قوم جب محرکاری کی لت میں مبتلا ہوئی ، تواسے سندِ جواز بخشنے کے لیے ، اس قوم نے حضرت سلیمان علیه السلام کے نام کواستعمال کیا اور بیکہا کہ خدا کا میظیم الثان پینمبر جادوگری کا بید کافرانه کام خود کرتار ہاہے، بلکه اس کی حکومت ہی جادو کے زور برقائم رہی ہے۔اس برقر آن کو بید كهدكرترويدكرنا يرى كه: ﴿ وَمَا كَفَرَ شِكْيُمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِيْنَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّيخور ط ﴾ "حضرت سليمان نے تو كفرنيس كياليكن ان شيطانوں نے بيكا فراندحركت كى كه لوگوں کو جادو کی تعلیم دیا کرتے تھے'۔ ای طرح عیسائیوں ، یہودیوں اور مشرکتین عرب نے نصرانیت، یہودیت اور دین شرک کے کھوٹے سکوں کورائج کرنے کے لیے،حضرت ابراہیم علیہ الصلوة والسلام كانام استعال كيااور پهرقر آن كوان تينون گروهوں كى بير كهدكرز ديد كرنايژي كه: ﴿ مَا كَانَ اِبْرَاهِيُمُ يَهُودِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنَ كَانَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ٥ ﴾ "ابراجيم، نه تويبودي تصاور نه اى نفرانى - بلكدوه تو يكسوبوكرمسلمان ته، اور پھروہ مشرکوں میں ہے بھی نہیں تھے۔''

'' مفکر قرآن' جناب غلام احمد پرویز صاحب نے بھی دین و ندہب میں فرق ومغائزت کا ایک نظریہ گھڑ ااور علامہ اقبال کے نام پر ،اس کھوٹے سکے کو یہ کہہ کر چلانے کی کوشش کی کہ اُن کے

"وه دين اور مذهب كفرق كومسلسل بيان كرتے چلے محك " " •

حقیقت یہ ہے کہ «مفکر قرآن " کے نظریات ، دو کئے کی جنتری کی طرح ، ہرسال بدل جایا کرتے تھے ، اور کرتے تھے ۔ ایک ذانہ وہ تھا جب وہ قرآن کے ساتھ ، سنت رسول کو بھی جمت مانا کرتے تھے ، اور قرآن اور سنت ، وہ نوں اسلامی قرار دیا کرتے تھے ۔ اس وقت ، علامہ اقبال بھی ، ان کے نزدیک ، قرآن وسنت کی جمیت اور سندیت کے قائل تھے ۔ پھر جب ، خودان کا اپنا نظریہ و مسلک بظاہر بدل گیا اور صرف قرآن ہی ان کے نزدیک سند و جمت قرار پایا ، تو انہوں نے ای مسلک کوعلامہ اقبال کی طرف بھی منسوب کرنا شروع کر دیا ، اور خود منکر صدیث ہونے کے ساتھ ساتھ ، بیراگ الا پنا بھی شروع کردیا کھی منکر صدیث تھے ۔ یہی معاملہ ، دین و نہ بب میں منر قرق و امتیاز کا بھی ہے ۔ قبل از تقسیم برصغیر ، دونوں الفاظ ، باہم متر ادف المفہوم سے اور خود پرویز میا حب نے انہیں ایسے جانے ہوئے استعال کیا ہے ، جبیا کہ تضادات و تنا قضات کے باب میں تفریق و مفالہ اور پھر اس خود ساختہ نظر یہ کے بعد ، پرویز صاحب نے دین و فہ ب میں تفریق و مغائزت کا نظر یہ گھڑا ، اور پھر اس خود ساختہ نظر یہ کے بعد ، پرویز صاحب نے دین و فہ ب میں تفریق و مغائزت کا نظر یہ گھڑا ، اور پھر اس خود ساختہ نظر یہ کے بوئی ساختہ نظر یہ کے دین و فہ ب میں تفریق و مغائزت کا نظر یہ گھڑا ، اور پھر اس خود ساختہ نظر یہ کے کھوٹے سے کو ، رائ کر نے کے لیے ، بوئی مغائزت کا نظر یہ گھڑا ، اور کی اس متعال کرنا شروع کر دیا۔ "دمفکر قرآن" صاحب کی بوئی ہوں کے دردی سے علامہ اقبال کا نام استعال کرنا شروع کر دیا۔ "دمفکر قرآن" صاحب کی

<sup>•</sup> طلوع اسلام ، اكتوبر ١٩ ١٩ م م في الله عاملام ، تمبر ١٩٤٥ م م في الله عاملام ، تمبر ١٩٤٥ م م في ٢٠

#### IAC

ہمیشہ بیخواہش اور کوشش رہی کہ خوداُن کے بدلنے کے ساتھ، دنیا کی ہرچیز کو بدل جانا چاہئے جتی کہ زمین وآسان کوبھی الٹی زفتد لگا وینا چاہئے۔

وین و فدہب کے دونوں الفاظ ، کلامِ اقبال میں ہم معنی الفاظ کے طور پر استعال ہوئے جیں۔ان کے زدیک ، جو پچھ دین سے مراد ہے ، وہی پچھ فدہب سے ،ادر جو پچھ فدہب سے مراد ہے ، وہی پچھ فدہب سے مراد ہے ، وہی پچھ دین سے مراد ہے۔ ان میں معنوی اعتبار سے تفاوت و تغایر کو ، علامہ اقبال کی طرف منسوب کرنا ،ان پر بہتان تراثی اور تہمت طرازی ہے۔علامہ اقبال کے مندرجہ ذیل اشعار ،اس افتر اوپر دازی کی حقیقت کھول دیتے ہیں ، جن میں دین ادر غدہب کو متر ادف المعنی الفاظ کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔

اس دور میں مے اور ہے ، جام اور ہے، جم اور ساقی نے بناکی روشِ لطف و ستم اور

مسلم نے بھی تغیر کیا ، اپنا حرم اور تہذیب کے آذر نے ترشوائے صنم اور

ان تازہ خداؤل میں برا سب سے وطن ہے

جو پیرئن اس کا ہے، وہ ندمب کا کفن ہے 🏻

وه ندبب مردان خود آگاه و خدا مست سيد ندبب ِ لما و جمادات و باتات 🗨

نسل اگر مسلم کی ندہب پر مقدم ہوگئ اڑگیا دنیا سے تو ماندِ خاک رہگذر •

میعلامدا قبال کے وہ اشعار سے جوخود پرویز صاحب کی کتب میں موجود ہیں ۔ان کے

علاوہ ،مندرجہ ذیل اشعار ، براوراست کلامِ اقبالؒ سے ملاحظ فرمایے :

نہ بہ نہیں سکھاتا ،آپس میں بیر رکھنا ہندی ہیں ہم، وطن ہے ہندوستال ہمارا

اخوذازا قبال اورقر آن، جلدا مفيهاا

<sup>🗗</sup> ماخوذ ازا قبال اورقر آن، جلدا بصفحه ۱۵

<sup>🧔</sup> ماخوذازا قبال اورقر آن،جلدا بصفيه ۲۰

کلیات اقبال مسفیه ۸۳

IAA

قوم، ندہب سے ہے، ندہب جونہیں، تم بھی نہیں • جذب باہم جو نہیں ، محفل الجم بھی نہیں •

جان جائے ہاتھ سے ، جائے نہ ست

ہے یہی اک بات، مذہب کاتت °

اب وہ اشعار ملاحظہ فرما ہے جن میں دین اور مذہب کے دونوں الفاظ استعال ہوئے ہیں ، اور دونوں سے ایک ہی چی ہیں ، اور دونوں سے ایک ہی چی چی چی ہیں ، ایک ہی چی مراد ہے ، بعینہ وہی چی اسلامی میں ، مذہب کالفظ بول کرمرادلیا گیا ہے۔

سب سے پہلے اس قطعہ کو ملاحظہ فرماہے، جس کا عنوان بی "ند بب" ہے۔ اس کے دوسرے شعر میں ، جس چیز پر ، آخری اور دوسرے شعر میں افظ" دین "کا اطلاق کیا گیا ہے۔ تیسر ہے شعر میں افظ" دین "کا اطلاق کیا گیا ہے۔

ائی ملت پر قیاس اقوامِ مغرب سے ندکر فاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہاشی ان کی جمعیت کا ہے ملک ونسب پر انحصار قوت مذہب سے متحکم ہے جمعیت تیری

دامن دیں ہاتھ سے چھوٹا تو جمعیت کہال

اور جعیت ہوئی رخصت تو ملت بھی گئی 🇨

پھر سیاست چھوڑ کر، واخل حصار دیں میں ہو

ملک و ملت ہے فقط ، هظِ حرم کا اک ثمر

ایک ہوں مسلم حرم کی پاسبانی کے لیے نیل کے ساحل سے لے کر تابخاک کاشغر

جو کرے گا امتیاز رنگ و خوں، مٹ جائے گا

ترک خر گاہی ہو یا اعرابی دالا گہر

🙃 كليات واقبال مفحده ٢٨ 👴 كليات واقبال مسخد ٢٨٩

کلیات اقبال صفحه ۲۰

#### YAL

نسل اگر مسلم کی ندبب پر مقدم ہو گئی

ار گیا دنیا ہے تو مانند ِ خاک رہگذر •

ساست نے ندہب سے پیچھا چھڑایا کھی کھے نہ پیر کلیسا کی پیری!

مونی دین و دنیا میں جس وم جدائی موس کی امیری ، موس کی وزیری

دوئی ملک و ملت کے لیے نامرادی

دوئی چشم تهذیب کی نا بصیری •

یہ چنداشعار، جو مشتے نمونداز خروارے کے طور پر پیش کئے گئے ہیں، اس حقیقت کوآ فاب

یم روز کی طرح واضح کردیت میں کہ علامہ اقبال نے دین اور مذہب دونوں کوہم معنی سجھتے ہوئے ، اپنے کلام میں استعال کیا ہے، ان کے اشعار میں یہ منہوم کہیں بھی نہیں پایا جاتا کہ دین اور چیز ہے اور مذہب کوئی اور چیز ۔ یا یہ کہ اسلام دین ہے ندہب نہیں ۔ یقفر یق معنی ، طلوع اسلام کی مکسال میں ڈھلنے والا وہ کھوٹا سکہ ہے جے اقبال کے نام کا شھیدلگا کر چلانے کی کوشش کی گئ ہے، ورنہ نہ صرف کلام اقبال میں ، بلکہ طلوع اسلام کی فائل کے ابتدائی شاروں میں بھی ، ان دونوں

الفاظ کومترادف المعنی جان کراستعال کیا گیاہے۔ اشعار ا قبال کے بعد اب ان کا ایک نثری اقتباس بھی ملاحظہ فرمایئے، جس خود پرویز

صاحب في كتاب مين دياس:

"مير عزد يك تصوف وجودى، ندب اسلام كاكوئى جَزونيس، بلكه ندب اسلام

كے ظاف ہاوريقايم غيرسلم اقوام في سلمانوں ميں آئى ہے "

اب جو خص ، فكرا قبال كا برغم خويش ، وارث اورشارح بن كر ، اقبال كے خلاف الزام تر اشي

پراترا تاہے، (بیرجاننے کے باوجود بھی کہاس کا پردہ دنیا میں کسی وقت بھی جاک ہوسکتا ہے) دہ، ان کمٹر ن سرکارہ میں تھی نہ تعلیم سے نہ سرکا نہیں کہا ایک تاہم اس علم بھر میں

ان دیکھے خدا کے کلام میں تحریف وتلمیس کے ذریعہ کیا کچھ گل نہیں کھلاسکتا، جبکہ اُسے بیلم بھی ہو کہ قیامت سے قبل ، ان قرآنی تحریفات کا پردہ جاک نہیں ہوسکتا۔ اورا گر ہوبھی گیا تو اس کے

🕩 كليات ا قبال مغرد٢٦٥ 🔹 كليات ا قبال مغرد٢٦٥

🗨 تحطوطًا قبال، مرتبد فيع الدين بأخي مثاليع كرده ، كمتبه خيابان ادب، لا مور، ص: ١٦٧م ، محوالة "أقبال اورتصوف" ص: ٢٧٥

#### IAZ

اند ھے مقلدین ،اسے تعلیم نہ کریں گے اوران تحریفات وتلبیسات کو، بلندیا بیر 'علمی نکات' قرار دیتے رہیں گے۔

### (2): علامه اقبال محفلاف ایک اور بهتان:

منکرینِ حدیث ،علامہ ا قبالؓ کے خلاف، یہ پرا پیگنٹرہ بھی کیا کرتے ہیں کہ وہ بھی منکرِ حدیث اورمنگرِ سنت تھے۔طلوع اسلام نومبر١٩٥٢ء کے شارہ میں'' تین بڑے بڑے منکرین حدیث 'کے زیر عنوان ،امام ابوحنیفہ اور شاہ ولی اللہ کے ساتھ ساتھ علامہ اقبال کو بھی کیے از محكرين حديث قرار ديا گيا ہے۔ اوّل الذكر دو شخصيتوں كے بارے ميں ، حقيقت حال ، كسى دوسرى مجلس ميں بيان كى جائے گى ، فى الحال موضوع كى مناسبت كالحاظ ركھتے ہوئے علاما قبال اللہ ك بارے ميں اس بہتان كى قلعى كھولنامقصود ب طلوع اسلام نے حاليہ دنوں ميں بھى ريكھا ہے: ''اگرانصاف پسندی کوئی اصول ہے، تو ہم ناقدانِ پرویز سے التماس کریں گے کہ یا تو وہ علامہ محدا قبال کو بھی منکرین حدیث میں شار کریں ، کیوں کدان کے موقف حدیث اورعلامه پرویز کے موقف حدیث میں سر موفرق نہیں ہے، اور اگروہ ایسانہ كرين توكم ازكم انهين اين تضادِ فكر ونظر ير يحية وندامت محسوس كرني چاہئے ." • حقیقت یہ ہے کہ سیائی کی تو کوئی نہ کوئی حد ہوتی ہے،جس سے کوئی راست باز مخص ، تجاوز نہیں کرسکتا الیکن جھوٹ کی تو کوئی حد ہی نہیں ہوتی ، جہاں پہنچ کر کوئی کا ذب ومفتری هخص رک جائے۔منکرین حدیث کے چندنمایاں اکا ڈیب واباطیل میں سے، ایک واضح جھوٹ ریبھی ہے

جائے۔ حروب طریعت سے چیور مایاں، فادیب داہد کی سے ،ایک دار ہورت یہ ایک دار میں ہوت یہ ایک دار ہوت کے اس میں میں کہ علامہ اقبال منکر حدیث اور منکر سنت تھے۔اس جبوٹ کو،اعادہ و تکرارے ساتھ، مکثرت اور بار

بار، دُہرایا جاتا ہے۔ کیا آپ کو پتا ہے کہ کیوں؟ ......مرف اس لیے کہ: ''نازیوں کے گؤبلر ....کامقولہ تھا کہ جموث کوآگر سود فعد دُہرایا جائے، تو وہ سیج بن جاتا

ہے۔ دینی اُس کے اس مقولے پرہنستی رہی ،لیکن دور رس نگاموں نے ،اسے قیمتی

متاع مجمد كرا القيالات ركاليامة كربونت ضرورت اس عام لياجاتك." •

• طلوع اسلام ، فروري ٥٠٠٥ ، مغيره ١٩٦٠ . • طلوع اسلام ، تمبر ١٩٦٠ ، مغيره ١٩٦٠

#### ĺΛΛ

اب ظاہر ہے کہ منکرین حدیث ہے بڑھ کر'' دوررس نگاہ'' کس کی ہوگی؟ انہوں نے اسے فیتی متاع سمجھ کرر کھ لیا، اور اس سے خوب کا م لیا۔ علامہ اقبال ؒ کے سلسلہ میں، یہ پراپیکنڈہ بھی، بڑی'' دوررس نگاہ'' کے ساتھ، اس مقولے ہے جھر پور کا م لینے کی ایک کڑی ہے۔

يادر كھيے، كسى شيطان نے آج تك، اپنى شيطنت كو، خوداينے نام سے پيش نہيں كيا، بلكه بد کام، اُس نے ہمیشدان لوگوں کے نام کی آٹر میں کیا ہے، جن کا قوم میں احترام اور اثر ورسوخ پایا جا تا ہے۔اگر شیطان اینے باطل نظریات کو،خوداینے نام سے پیش کرے ، تو وہ جانتا ہے کہ معاشرے میں بیقابل قبول نہوں گے۔اس لیے باطل کوٹن کا ،اور بگاڑ کوصلاح کالباس زور بہنا کر، اُن ہشتیوں کے نام کی آڑ میں پیش کرتا ہے، جومعا شرے میں مقام احتر ام واکرام رکھتی ہیں اس فتم کے شیطنت مزاج اور حیلہ بولوگ، اُن ہستیوں کی بڑی مبالغہ آمیز مدحت وثنا کے ساتھ ساتھ،ان کی بری بری تصاور اور پورٹریٹ کوایے آ کے رکھتے ہیں،اورخودان کے چیھےرہ کر، ان کی آٹر میں ، اپناراستہ بناتے ہوئے آ گے برجتے ہیں۔ ان کی زبانوں پر اسلاف کے حق میں زندہ باد کے نعرے،اوراُن کے ہاتھوں میں ان واجب الاحتر ام بستیوں کی تصویریں، عامۃ الناس میں بیتاثر پیدا کرتے ہیں کہ انہیں، اِن ہستیوں سے بڑی عقیدت اور محبت ہے۔اس کے بعد، یہ پُر فریب لوگ، جو چیز بھی ان اسلاف کی طرف منسوب کر دیں ، لوگ اسلاف کے ساتھ اپنے احترام وعقیدت کے بل بوتے پر، بغیر سی حقیق وقفیش کے درست مان لیتے ہیں ۔ ٹھیک یہی شکنیک ہے، جوانکار حدیث کے علم برداروں نے ، ڈاکٹر علامہ محمدا قبال (وغیرہ) کے بارے میں اختیار کی ہے۔ مجلّہ طلوع اسلام کے ابتدائی دور میں، اس کے پہلے صفح (Title Page) یر، حضرت علامه اقبال کی بری دکش تصویر شائع مواکرتی تھی۔اس کے بعد ، کلام اقبال سے کوئی ایک قطعه پیش کیاجاتا تھا، پھرعلامدا قبال کو مقالف مقالات ومضامین کے ذریعہ،ان کی "شاعری" پرداد دی جاتی تھی، تا کہ ان کے نام کی آٹر میں ،یہ د کا نداری چلتی رہے،اور تام اقبال کے باعث،طلوع اسلام کے گا ہوں میں اضافہ ہوتارہے۔آج تک، دیجہ بدرجہ، اس شیکنیک میں وقی تقاضوں کے تحت، کمی بیشی کے ساتھ ، ریسلسلہ جاری ہے۔علامہ اقبالؒ سے متعلقہ مضامین ومقالات میں ،اس

بات كا خاص التزام برتا جاتا ہے كه كتاب الله كے ساتھ، علامدا قبال كے شغف كوتو نمايال كيا جائے الکن ان کی اطاعت سنت نبوید کا کہیں ذکر نہ آنے یائے۔ شاعر مشرق کے وہ اشعار تو پیش کر دیے جائیں ،جن میں قر آ نِ کریم کواسلامی تعلیمات کا سرچشمہ قرار دیا گیا ہے، مگران اشعار ے پر ہیز کیا جائے جن میں امتِ مسلمہ کے زول وانحطاط کا سبب ، ترک سنت نبوریقرار دیا گیا ے، چنانچہ 'نیست مکن جزبہ قرآ ل زیستن' کوتو خوب اچھالا گیا ،گر''از حدودِ مصطفیٰ گیرول مرو' کے بیان سے اس طرح پر بیز کیا گیا جس طرح شیطان نیکی سے پر بیز کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ بيهوا كهاس مخصوص انداز كے تعارف اتبال نے ، جسے طلوع اسلام نے اپنی منفرد وہنی افتاد كے پیش نظر بتلسل اور تواتر کے ساتھ برسوں جاری رکھا ، ایک مخصوص حلقے میں بیتا ترپیدا کر دیا کہ ا قبال بھی گویا یکے از منکرین حدیث تھے، حالاں کہ میتاثر ، از سرتایا ہے اصل و بے بنیا داور خالص کذب وباطل ہے۔اس کے ثبوت کے لیے، زیادہ نہیں تو، صرف ایک کتاب کا مطالعہ ہی کافی ہے۔ یہ کتاب،علامہ اقبال کی زندگی کے آخری ایام کی ان یادداشتوں اور گفتگوؤں پر شمل ہے، جن میں حدیثِ رسول ، انباعِ رسول اور کتاب وسنت کے متعلق ، علامدا قبال یے نظریات کی صراحت پائی جاتی ہے۔اسے سیدنذ بر نیازی صاحب نے روز اندکی ڈائری کی صورت میں مرتب کیاہے،اور بیؤ ہی سیدنذ برنیازی صاحب ہیں، جو پرویز ی طلوع اسلام سے اجراء سے سملے،خود طلوع اسلام ہی کے نام سے ایک مجلّمہ نکالا کرتے تھے۔ان کی کتاب "اقبال کے حضور"،اس امتبارے بھی ایک ثقه کتاب ہے کہ سیدنذ بر نیازی صاحب ایک تو علامه مرحوم کے بہت قریبی ساتھی تھے ، اور دوسرے خود طلوع اسلام ہے دابستہ افراد بھی ، انہیں عزت واحترام کی نگاہ ہے و کھتے ہیں، اورسب سے اہم بات بیہ کہ اس کتاب میں، حدیث رسول اورسنت نبی سے متعلقہ فرمودات ِ اقبال ، اُن کی زندگی کے بالکل آخری ایام سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان فرمودات کے بعد، بینامکن ہے کہ اٹکار صدیث رہینی، ان کا کوئی فرمان پیش کیا جاسکے۔

طوالت بحث سے دامن بچاتے ہوئے ، میں نہ تو اس کتاب "ا قبال کے حضور" میں سے پھھا شعار میں صرف کھا قتباس پیش کرنے کی گنجائش یا تا ہوں ،اور نہ ہی کلام اقبال میں سے پچھا شعار میں صرف

دوالیے اقتباسات پیش کررہا ہوں جومجلہ طلوع اسلام ہی سے ماخوذ ہیں، تا کہ اس موضوع پر،خود وابستگانِ طلوع اسلام پر ججت قائم ہو سکے، کیول کہ عظ مدعی لا کھ یہ بھاری ہے گواہی تیری

طلوع اسلام كامقصد إجراء:

طلوع اسلام نے، اپنے ابتدائی دور میں، اپنے مقصدِ اجراء کومندرجہ ذیل الفاظ میں بیان کیا تھا:

"پر چهطلوع اسلام کے مقاصد کے متعلق اعلان کیا گیا تھا کہ اس کا مسلک، حضرت علامہ اقبال علیہ الرحمة کے نورِ بصیرت کو عام کرنا، لینی مسلمانوں کی حیات اجتماعیہ ہے متعلق، ہرمسللہ کاحل، کتاب وسنت کی روشنی میں پیش کرنا ہوگا۔ "

اس اقتباس سے بیدواضح ہے کہ علامہ اقبال کا مسلک کتاب وسنت ہی تھا۔ اُن کے نورِ بھیرت کو عام کرنے کا مطلب ، اس کے سوا کچھنیں کہ مسائل حیات کاحل ، کتاب وسنت کی روشیٰ میں پیش کیا جائے۔لیکن پاکستان بننے کے بعد ، پرویز صاحب نے کھل کرحدیث کا انگار کیا اور قر آ ن وسنت کی بجائے فقط قر آ ن ہی کی رف لگانی شروع کی ، اور بیر پراپیگنڈہ بھی شروع کردیا کہ علامہ اقبال بھی کے از منکر بن حدیث تھے۔ نیز اس سے بیہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ جو شخص ، اپنے پہلے سے مخفی رکھے ہوئے اصل عقا کد ونظریات کا اب اعلان کر کے ، دوسری قابلی احر ام ہستیوں کے بارے میں بھی ہے کہتا ہے کہ ان کے عقا کہ بھی ، اُس کے نئے اعلان شدہ عقا کد کے مطابق تھے، وہ ، علامہ اقبال کے کلام کی تشریح وقت کرے گا؟ باتر میم و تغییر؟

امرِ دا تعدیہ ہے کہ''مفکر قرآن' صاحب،علامه اقبالؒ کے نام کی آ زمیں، اپنے افکار باطله کے کھوٹے سکول کو، ای طرح سُوقِ علم میں لایا کرتے تھے، جس طرح یہود ونصاری اور مشرکین مکہ، حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام کے نام پر، اپنے معتقدات باطلہ کو، منڈی کا مال بنا کر پیش کیا کرتے تھے۔ ای لیے قرآن کو اُن کی تردید میں یہ اعلان کرنا پڑا کہ: ﴿ مَا سُکَانَ اِبْوَ اهِیْمُ

طلوع اسلام، اربل ۱۹۳۹ء، صفیه

يَهُودِيًّا وَّلَا نَصُوَانِيًّا وَلٰكِنُ كَانَ حَنِيفًا مُسُلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشُوكِيُنَ 0 ﴾ (آل عمران: ١٧) آج ہم بھی بیر حقیقت واشگاف کرنے پر مجود ہیں کہ علامہ اقبال کا مسلک، مسلک انکارِ حدیث ہرگزنہ تھا، بلکہ قرآن وسنت ہی ان کا مسلک تھا، اور بیک شف حقیقت بھی، ہم کی اور ذریعہ سے نہیں، بلکہ طلوع اسلام ہی کے ذریعہ کردہے ہیں۔

دوسراحواله..... مكتوب قبال:

اب دوسرا حوالہ ملاحظہ فرما ہے۔ یہ بھی طلوع اسلام ہی سے ماخوذ ہے۔ یہ دراصل علامہ اقبال کے اس خط کا اقتباس ہے جوآپ نے جامعہ از ہر (مهر) کے شخ مصطفے المراغی کی خدمت میں ارسال کیا تھا، تا کہ وہاں سے کسی قابل، جہاں دیدہ، علوم قدیمہ وجدیدہ سے بہرہ مند، جید عالم دین کو بلاکر، دارالاسلام کی سکیم کو بروئے کارلایا جائے۔ یہاں یہ بات ذہمی نشین رہے کہ 'دوارالاسلام' کے زیرعنوان، جس مضمون سے یہا قتباس پیش کیا جارہا ہے، وہ مضمون، خود پرویز صاحب ہی کا لکھا ہوا ہے۔ لیجے، ملاحظ فرما ہے، اقتباس مکتوب اقبال :

" ہم نے ارادہ کیا ہے کہ پنجاب کے ایک گاؤں میں ایک ایب ادارہ قائم کریں جس کی نظیر آج تک بہاں قائم نہیں کیا گیا۔ • ہماری خواہش ہے کہ اس ادارہ کو وہ شان ماصل ہو، جو دوسرے دینی اور اسلامی اداروں کی شان ہے بہت بڑھ چڑھ کر ہو۔

ہم نے ارادہ کیا ہے کہ علوم جدیدہ کے چند فارغ انتحصیل حضرات اور چندعلوم دینیہ کے ماہرین کو یہاں جمع کریں۔ یہ حضرات ایسے ہوں، جن میں اعلی درجہ کی ذبنی صلاحیتیں موجود ہوں، اوروہ اپنی زندگیاں، دینِ اسلام کی خدمت میں وقف کرنے پر تیار ہوں۔ ہم ان کے لیے تہذیب حاضرہ کے شور وشغب سے دور، ایک کونے میں ہوشل بنانا چاہتے ہیں، جو کہ ان کے لیے ایک علمی اسلامی مرکز ہو، اور ہم ان مرجود ہوں۔ علاوہ ازیں ہم ایک ایبارا ہنما، جو کامل اور صالح ہو، اور قر آن کیم

<sup>•</sup> یا قتباس طلوع اسلام سے ماخوذ ہے اس کے بعض جیلے رکا کت سے گرے ہوئے معلوم ہوتے ہیں جبکہ "اقبال نامہ" حصہ اول بسخت محمد اول بسخت محمد اول بسخت محمد اول بسخت اللہ ایراس وطرکی عبارت بہتر ہے۔

میں بصیرتِ تامدر کھتا ہو، اور نیز انقلاباتِ دور حاضرہ ہے بھی واقف ہو، مقرر کرنا چاہتے ہیں، تاکدان کو کتاب الله اور سبت رسول الله کی روح سے واقف کرے، اور تفکر اسلامی کی تجدید، لینی فلف محکمت، اقتصادیات اور سیاسیات کے علوم میں ان کی مدد کرے، تاکہ وہ اپنے علم اور تحریروں کے ذریعے، تدنِ اسلامی کے دوبارہ زندہ کرنے میں جہاد کر سکیں۔ " •

مصرے جب کوئی الی شخصیت میسر ندآ سکی ، تو ہندوستان میں ، ان کی نگاہ انتخاب ، سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ پر پڑی ، اور انہیں حیدر آباد دکن ہے ، دارالاسلام (پٹھان کوٹ ، پنجاب ) میں منتقل ہونے کی دعوت دی ، چنانچہ وہ علامہ اقبالؓ کی اس دعوت کوقبول کرتے ہوئے ، دارالاسلام میں تشریف لے آئے۔

مودودی صاحب ہی کیوں، پرویز صاحب کیوں نہیں؟:

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے۔ اگر علامہ اقبال ، منکر صدیث اور منکر سنت ہے، اور پرویز صاحب کے ہم مسلک ہونے کی بنا پر ، صرف جیت قرآن ہی کے قائل ہے ، تو انہوں نے وار الاسلام میں ، اس دینی خدمت کے لیے ، پرویز صاحب کو کیوں ند وحوت دی ؟ اور اُس مودودگ ہی کو کیوں دوحوت دی ؟ اور اُس مودودگ ہی کو کیوں دوحوت دی ، جس کا مسلک ابتداء ہی ہے ، قرآن کی جیت اور سنت کی سندیت پر قائم تھا؟ اور مرتے دم تک ، وہ ، اس مسلک پر برقر اررہے۔

حیات اقبال کے آخری کھات:

صدید نبوی کے متعلق ، اقبال کارویہ کیا تھا؟ اس کی وضاحت کے لیے ، اب مَیں ،حیاتِ اقبال کے بالکل آخری لمحات کو ، نذرِ قار کمین کررہا ہوں ۔ ملاحظہ فرمایے کہ موت سے چند ٹانیے قبل ، انہوں نے صدیث نبوی کے متعلق کیا طرزِ عمل اختیار کیا تھا:

'' ۲۱ راپریل ۱۹۳۸ء کی شب، بری قیامت خیز شب تھی۔ وہ مفکر اسلام، جس نے اپنے نغول سے مسلم معاشرے پر ،خودی کے راز کوآشکار اکیا، جس نے رنگ ونسل،

طلوع اسلام ،اگست ۱۹۳۹ ، صفحه ۸۳ تا ۸۳

علاقائیت اور زبانول کی عصبیت ہے بلند ہو کر، ساری انسانیت کوسر بلندی کا پیغام دیا،جس نے اپنے شعروادب سے عالم اسلامی کواتحاد کی راہ دکھائی،جس نے اپنی شاعری میں شرنب انسانی کے رموز کو واضح کیا،جس نے اپنے کلام سے قومی شخص کے امور کو ابھارا، جس نے اپنی فکر اور شاعری کو، اتحادِ اسلامی اور تحریک آزادی کو فروغ دینے کا ذریعہ بنایا ، بیدانائے راز ، جاوید منزل کے ایک کمرے میں بسترِ مرگ پر،اس وقت کا انظار کررہاہے، جب بندہ اپنمجوب حقیق سے جاماتاہے، اور موت، بندهٔ مومن پر، حیات دوام کے در دازے کھول دیتی ہے۔ ال قیامت خیزشب میں تمام تماردار، ساڑھے بارہ بج شب کورخصت ہو گئے، علامہ کو پچھلے بہررات کو بے چینی شروع ہوئی ۔ شب کے تین بجے ، علامہ نے راجہ حسن اختر کو بلایا۔ جب وہ حاضر ہوئے تو علامہ نے اپنے ملازم و یوان علی ہے فرمایا کہتم سوجاؤ،البی علی بخش جا گنارہے، کیوں کہاب اس کےسونے کا وقت نہیں ۔ پھر داجہ حسن اختر سے فرمایا کہ پیٹھ کی طرف کیوں بیٹھے ہو؟ راجہ حسن اختر ،علامہ کے قریب ہوبیٹھے،تو فرمایا'' قرآنِ مجید کا کوئی حصه سناؤ کے بی حدیث یاد ہے؟ پیفر ماکر علامه پرغنودگی طاری ہوگئی۔''.....

غور فرما ہے! وہ اقبال، جوآغوشِ موت میں جاتے ہوئے بھی، یا تو قرآن کریم کی ساعت کا خواہش مندہ، یا حدیث رسول کے سننے کا آرز ومند، وہ اپنی زندگی کا آخری عمل، یا تو کتاب اللہ کی ساعت کو بنانا چاہتا ہے، یا فرمانِ نبوی کی ساعت کو، کیا اس کے متعلق میں گمان بھی کیا جاسکتا ہے کہ وہ احادیث نبویہ کوسر چشمہ اسلام سلیم نہ کرتا تھا۔ اقبال کی طرف، انکار حدیث کے مسلک کومنسوب کرنا، بالکل ایسانی ہے جیسے حضرت ابراہیم علیہ الصلوق والسلام کی طرف، یہودیت، عیسائیت یادین شرک کومنسوب کیا جائے۔

حقیقت بیہ کہ جولوگ، اٹکار حدیث کے مسلک کو، اقبال کے کھاتے میں ڈالتے ہیں، وہ اتنا بڑا جھوٹ بولتے ہیں کہ اس پر، نہ تو خالق ہی کی طرف سے کوئی حیامحسوں کرتے ہیں اور نہ وہ

 <sup>◄</sup> اتبال اورعلائے پاک وہند، اذاعباز الحق قد وی مفحة ٨٣٥٨ ٨٣٥٨

مخلوق ہی کی طرف ہے کوئی شرم۔ پھروہ یہ بھی نہیں سوچتے کہ جن لوگوں پر ،ان کے مسلسل اور پیہم بولے جانے والے جھوٹ کی قلعی کھل جاتی ہے ،ان کی نگاہ میں ایسے لوگوں کی کیا عزت وآبرو ہاتی رہ جائے گی؟۔ آخرت کی جواب دہی کا احساس تو رہا ایک طرف، اگریدلوگ دنیا ہی میں ، اپنے حھوٹ کے انجام کا خیال کرلیں ہو تھی ایس حرکت نہ کریں ہیکن کیا کیا جائے! جن لوگوں نے بس اس دنیاہی کوسب کچھ بھھ رکھا ہو، اور کذب وزُورہی کی بنیادیر، لوگوں کوایے ساتھ ملائے رکھنے کا وطیره اینار کھا ہو، اور اپنی الزام تر اشیوں ، کذب بافیوں اور افتر اءیردازیوں ہی کے ذریعہ، کچھلوگوں کوغلط فہیوں میں مبتلا کر ڈالنے ہی کو کامیا نی تمجھ رکھا ہو، اورا پنی غلط بیانیوں کے باعث ،لوگوں کی آ تکھوں میں دھول جھو کلنے ہی کوفوز وفلاح قرار دے رکھا ہو، انہیں اس سے کیا غرض کہان کی سے بہتان تراشیاں اورافتر اء پردازیاں، سنجیرہ طبقے میں، ان کے متعلق کیا تاثر پیدا کررہی ہیں۔ آ خرمیں، میں بیوض کر دینا بھی ضروری سمجھتا ہوں کہ میں نے بید چند سطور صرف اس لیے لکھی ہیں کہ علامہ اقبال کی وفات کے بعد ،ان کی ذات کے احتر ام ،اوران کے کلام کی تشریح کی آ زمیں،طلوع اسلام نے انہیں منکرِ حدیث قرار دے کران کی روح پر،اور حقائق پر جوظلم روارکھا ہے،اس کا نصرف بیکسد باب ہوجائے، بلکه علامدا قبال کی نظر میں صدیث وسنت کا جومقام ہے، وہ بھی لوگوں پرواضح ہوجائے، ورنہ ہمارے نزدیک، اقبال کی ہرگز ہرگز بید حیثیت نہیں ہے کہ انہوں نے اگر قرآن کے ساتھ حدیث کا نام لیا ہے، تو ہم بھی ،ان کی اتباع وتقلید میں ایسا کر گزریں۔ہم قرآن وسنت کواسلام کامستقل سرچشمہ جھتے ہیں۔ہم کتاب بلا پنجمبراورقر آن بلاحمہً کے قائل نہیں ہیں۔علامہ اقبالؒ ،اگر نہ بھی پیدا ہوتے ،تب بھی اہلِ ایمان کے لیے ہدایت کا سرچشمہ، قرآن وسنت ہی مانے جاتے ، جیسا کہ ان کی ولا دت سے قبل بھی ان کی حیثیت مسلم رہی ہے۔قرآن وسنت کا پیمقام، دورنبوی سے اب تک توانز وسلسل کے ساتھ برقرار رہاہے۔

(٨): امام شافعی کے خلاف بہتان:

امام شافعی رحمة الله تعالی ،ان ائمهٔ اربعه میں سے ایک انتہائی ذبین ، د قیقه رس ، نکته آفریں ، اور سریع الفہم ، پیشوائے فقہ تھے ،جنہیں امت محمد یہ میں ، بہت زیادہ پذیرائی حاصل ہوئی ، ' دمفکر قرآن' کی تیراندازی سے بیجلیل القدر شخصیت بھی محفوظ ندرہ سکی، وہ ان پر بہتان تراشتے ہوئے لکھتے ہیں:

''ارباب علم سے بیہ حقیقت پوشیدہ نہیں کہ بینظر بیہ کہ کی ایک دور کے قوانین ، ہمیشہ کے لیے غیر متبدل ہوتے ہیں ،سب سے پہلے امام شافعی نے پیش کیا تھا،اور بین کرآپ کوشاید حیرت ہو کہ اسکی مخالفت امام اعظم نے کی تھی۔'' کہ ارباب علم سے یقینا بیہ حقیقت بھی پوشیدہ نہیں کہ''مفکر قرآن'' انتہائی جھوٹ بولا کرتے ارباب علم سے یقینا بیہ حقیقت بھی پوشیدہ نہیں کہ''مفکر قرآن' انتہائی جھوٹ بولا کرتے ارباب علم سے یقینا بیہ حقیقت بھی اور کہ انتہائی جا کہ اور کا ایک انتہائی جھوٹ بولا کرتے ہوئی اور اور کہ اور کا اور کہ اور کرتے کہ اور کرتے کہ اور کا اور کہ اور کا اور کرتے کہ اور کا کہ اور کرتے کو کا کہ اور کا کہ اور کا کہ کا کہ اور کا کہ کا کہ کا کہ حقیما کا کہ کا کا کہ کا کہ

تھے،اوراپنے خالفین کی عبارات کوسنے وتر نف کا نشانہ بنا کر، بناءِ فاسدعلی الفاسد کی تغییر کیا کرتے تھے،ہمیں آج تک امام شافعی کا کوئی ایسا فرمان نہیں تل سکا،اورنہ ہی کوئی ماں کالعل،امام ندکور کی کوئی ایسی تحریر دکھاسکتا ہے،جس میں بیکہا گیا ہو، کہ .....'ایک دور کے قوانمین، ہمیشہ کے لیے غیر متبدل ہوتے ہیں .....'

بعض لوگوں کی بیان تراثی کرتے ہیں، اور بھی کوئی ایسی بات کو، بھی تو بیاق وسباق سے
کاٹ کر، ان کے خلاف بہتان تراثی کرتے ہیں، اور بھی کوئی ایسی بات، جواُن کے وہنی سانچہ
میں ڈھل نہ کتی ہو، اُسے بہتا تا، اپنے خالفین کی طرف منسوب کرڈالتے ہیں، اور بھی ان کی بات،
خودان کے الفاظ میں پیش کرنے کی بجائے، اپنے الفاظ کا جامہ پہنا کرپیش کرتے ہیں، اور مفہوم،
کوقاور ہی کرڈالتے ہیں، اور پھراس بدلے ہوئے مفہوم پر، اپنے ذوق تر دید اور شوق تفید کو پورا
کرتے ہیں ۔لیکن منکرین حدیث، اس معاملہ میں، سب سے آگے بڑھ کر، بیچرکت بھی کرتے
ہیں کہ اپنی طرف سے ایک بات گھڑ کر، اسے اپنے مخالفین کے گلے مڑھتے ہوئے، ''الٹا چور
'سکوتو الی کوڈانے'' کے مصداق، یہ ڈھنڈورا پیٹنا شروع کر دیتے ہیں کہ دوسرے لوگ، ان کے
خلاف، یہی گھٹیار و یہ افتیار کرتے ہیں، جو دراصل، خودان کا اپنارویہ ہوتا ہے، چنانچہ ایک مقام پر
طلوع اسلام یہ کھتا ہے:

'' ہمارے خلاف پرا پیگنڈہ کرنے والوں کی کیفیت جداہے۔وہ پنہیں کرتے کہ جو

<sup>•</sup> طلوع اسلام، ايريل ١٩٤٩ء م في ٥٠

کچھ طلوع اسلام کہتا ہے، اسے اس کے الفاظ میں، اپنے قارئین یا سامعین کے سامنے پیش کر کے، اس پر قرآن کریم کی روشنی میں تنقید کریں، وہ کرتے ہیں کہ اپنی طرف سے ایک فلط بات وضع کرتے ہیں، اور اسے طلوع اسلام کی طرف منسوب کرکے گالیاں دین شروع کردیے ہیں۔ "•

حالاں کہ "مفکر قرآن" اور طلوع اسلام کی پیخصلت بد، یہاں کھل کرسا منے آرہی ہے کہ امام شافعیؓ کی بات کو، خودان کے اپنے الفاظ میں، پیش کرنے سے اجتناب کررہے ہیں، ادراپی طرف سے بیفلط بات وضع کرتے ہیں کہ ...... ""کسی ایک دور کے قوانین ، ہمیشہ کے لیے غیر متبدل ہوتے ہیں' .....اور پھراسے امام شافعیؓ کے گلے مڑھ رہے ہیں۔

### جھوٹ اور وہ بھی سوفی صد:

اوراس سے بھی براجھوٹ، جو یہاں' دمفکر قرآن' نے بولا ہے، یہ ہے کہ ۔۔۔۔۔'' امام شافعیؒ
کاس نظریدی خالفت، امام اعظمؒ نے کی تھی' ۔۔۔۔۔ حالاں کہ امام اعظمؒ ، مھار وقوت ہوئے تھے، اوراس سال (یعنی ۱۵۰ ھے کو ) امام شافعیؒ پیدا ہوئے تھے۔ پیدائش کے بعد، حصولِ تعلیم ، اور تعلیم و قدریس علم میں، ببرحال ، کی سال گئے ہوں گے، اور یہ نظریہ، جو' دمفکر قرآن' نے بہتانا، ان کی طرف منسوب کیا ہے، یقینا، امام اعظمؒ کی وفات کے سالہا سال بعد ہی پیش کیا ہوگا، پھراس صورت میں یہ کہنا کہ ۔۔۔۔۔ ان کی طرف منسوب کیا ہے، یقینا، امام اعظمؒ کی وفات کے سالہا سال بعد ہی پیش کیا ہوگا، پھراس صورت میں یہ کہنا کہ ۔۔۔۔۔ 'آپ کوشا یہ حیرت ہو کہ اس کی مخالفت، امام اعظمؒ نے کی تھی' ۔۔۔۔۔ واقعی اس کی اظ سے باعث حیرت ہی ہے کہ امام اعظمؒ کے اعصاب پر، امام شافع ؓ کی مخالفت کا موت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ، انہیں امام شافع ؓ کی تر دید ومخالفت کے سواا ورکوئی کام بھوت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ، انہیں امام شافع ؓ کی تر دید ومخالفت کے سواا ورکوئی کام بھوت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ، انہیں امام شافع ؓ کی تر دید ومخالفت کے سواا ورکوئی کام بھوت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ، انہیں امام شافع ؓ کی تر دید ومخالفت کے سواا ورکوئی کام بھوت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ، انہیں امام شافع ؓ کی تر دید ومخالفت کے سواا ورکوئی کام بھوت ایساسوار تھا کہ قبر میں مہنون ہو کر بھی ۔

اب رہایہ امر کہ کیا امام شافع کی پیدائش اور امام اعظم کی وفات واقعی، ۱۵۰ھ بی میں ہوئی ہے دینا میں ہوئی ہے دینا مناسب اور قرین مسلحت ہے۔

طلوع اسلام، ابریل ۱۹۷۹، صفحه ۱۲

ان ائمهٔ کرام کی تعدادتو بہت زیادہ تھی ،کیکن ان میں سے چار نے بڑی شہرت حاصل کی: امام اعظم پیدائش ۸ھ وفات ۱۵ھ

امام اعظم پیدائش ۸ ه وفات ۱۵ ه امام اعظم پیدائش ۹ ه وفات ۱۵ ه امام ما لک عینی مدنی پیدائش ۹ ه ه وفات ۲۰ اه امام شافتی پیدائش ۱۵ ه وفات ۲۰ ۳ ه امام احمد بن ضبل پیدائش ۱۲ ه وفات ۲۲ ه وفات ۲۲ ۲ ه

اس سے بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ 'مفکر قرآن' بہتان تراشی اور کڈب وزور سے کام لینے میں کس قدر دیدہ دلیری کامظاہرہ فر مایا کرتے تھے۔

تخفيف جموك كى بهوندى كارروائي:

معلوم ہوتا ہے کہ کسی کے توجہ دلانے پر''مفکر قرآن' کواپٹی اس تحریبیں تقم کا احساس ہوا، چنانچہا گلے شارہ میں،''ایک ضروری وضاحت'' کے زیرعنوان''ازالہ سقم'' کی کوشش، ہایں الفاظ کی گئی:

'' طلوع اسلام بابت اپریل ۱۹۷۹ء میں، زیرمقاله''فقهی قوانین کی دینی حیثیت'' صفح۵ پر ریکھا گیاہے:

"ارباب علم سے بیر حقیقت پوشیدہ نہیں کہ بینظرید کہ کسی ایک دور کے قوانین ہمیشہ کے لیے غیر متبدل ہوئے۔ کے خیر متبدل ہوتے ہیں، سب سے پہلے امام شافع نے بیش کیا تھا اور بیس کر آپ کوشا ید جرت ہوکہ اسکی مخالفت امام اعظم نے کی تھی۔''

صیح پوزیش بول ہے:

"امام ابوصنیفی نے بینظر بیاضیار کیا کہ کسی دور کے قوانین ہمیشہ کے لیے غیر متبدل قرار نہیں پاسکتے ، حالات کے تغیر سے ان میں تغیر و تبدل کیا جاسکتا ہے۔ امام شافعی نے اس نظریہ کی مخالفت کی اور کہا کہ عہدر سالت مآب اور صحابہ کے قوانین ہمیشہ کے اس نظریہ کی شامدت سے لیے غیر متبدل قرار پائمیں گے۔ ائم فقد حفی نے ان کے اس نظریہ کی شدت سے

طلوع اسلام ، اپریل ۹ که ۱۹۵ ، صفحه ۹۳

محالفت ی۔ قارئین ضروری تضحیح فر مالیں۔ •

لیکن یخن سازی بھی، امام آبو حنیفہ ہے سال وفات اور امام شافعی کے سال پیدائش کے حوالہ سے پائے جانے والے تقم بی کا از الدکر سکی ہے، ورنہ جہاں تک تھی نوٹ میں دونوں ائمہ کی طرف منسوب کردہ اقوال کا تعلق ہے، وہ اب بھی نرے جھوٹ اور کذب خالص ہیں، کوئی گھرف بان اقوال کا ماخذ، قیامت تک پیش نہیں کر سکتا، کیوں کہ طلوع اسلام کی کلسال کے سوا، ان کھوٹے اور جعلی سکوں کا کوئی بھی اور کہیں بھی وجود نہیں ہے، بہر حال، کذب وزور کے ساتھ موٹے اور جعلی سکوں کا کوئی بھی اور کہیں بھی وجود نہیں ہے، بہر حال، کذب وزور کے ساتھ دمفکر قرآن کا ایم پہنے بہتے محکم اور مشحکم رشتہ کوفا، قابل داداور لائق تعریف ہے، کہ بقول غالب وفا داری بشرط استواری اصل ایمان ہے مرے بت خانے میں تو کہے میں گاڑو پر ہمن کو

### (٩):قرآن مجيد كےخلاف بہتان:

''مفکرقرآن' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب کی تہمت طرازی، افتراء پردازی، بہت اس استرائی کہ بہت اس کے تہمت طرازی، دروغ گوئی اور کذب بانی کی عادت الی پختی کے انہیں خدا کی کتاب پر بھی تہمت طرازی کرتے ہوئے کوئی دریغ نہ تھا، چنانچہوہ اپنے جوشِ خطابت میں، ہوش سے عاری ہوکر، ایک مقام پر یہ کھتے ہیں:

''اہلِ مکہ نے جب قرآنِ کریم کے کلام ربانی ہونے کے متعلق شک وشبہ کا اظہار کیا، تو اللہ رب العزت نے انہیں چیننج کے طور پر لکھا کی کہ' ان سے کہو کہ بیات انبانی کلام بچھتے ہیں تو اس جیسی کتاب بنالائیں، اگرینہیں تو ایک سورت ۔اوراگر یہ بھی نامکن ہے تو کم از کم ایک بی آیت اس کی مثل بنالائیں۔''

طلوع اسلام منى 9 2 19 ء صفحة ٢٣٨

کاش پرویز صاحب بیرواضح کرجاتے کہ اللہ نے ان کوچینج کے طور پر لکھا تو کس طرح لکھا؟ بذریعہ ڈاک خط لکھ کر جینے ، بطے جبر یا چھی لکھ کر؟
 طلوح اسلام، مارچ ۱۹۲۳ء معنی کلے کر؟

كيامنكرين صديث ميں سے ،كوئى مائى كالعل ،قرآن ميں سے كوئى ايبا جملہ پيش كرسكتا ہے جس ميں "أيك ،ئى آيت ، نالانے كا چينئے پيش كيا گيا ہو؟ ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَانَ لَهُ تَفُعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَانَّ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّالِي فَانَّةُ وَا النَّارِ الَّذِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِيُنَ ٥ ﴾

آخرید دعش قرآن 'کی کونی قتم ہے جس میں ''مفکر قرآن 'صاحب ، منز ل قرآن سے بھی آگے بردھ کرچیلنے پیش کرتے ہیں؟ کیا بیقرآن کی حدود سے تجاوز نہیں؟ کیا بیقرآن اور خدائے قرآن پر بہتان نہیں؟ کیا اللہ میاں سے یہاں چوک ہوگئ کہ'' ایک ہی آیت'' بنالانے کا چیلنے دینا بھول گئے؟ اور اب''مفکر قرآن' نے منز ل قرآن کی اس لغزش کی (معاذ اللہ) تلافی کردی ہے؟

### (١٠): حضرت محمد رسول الله طفيع قيل بربهتان:

حضورا کرم ملطق آیا کی ذات گرامی، ایسی بلند پایہ ستی ہے کہ عشاتی رسول کے ہاں، ہزار بار بھی مشک وغیر سے دبن ولسان کو دھوکر ان کا نام لیا جائے، تب بھی باد بی بی نہیں بلکہ کمال باد بی ہے۔ آسان کے نیچے بیدوہ ادب گاہ ہے جوعقیدت واحترام اور تقلیم واکرام کے حوالہ سے، عرش خداوندی سے بھی نازک تر مقام ہے۔ ان کے طے کردہ فیصلہ سے سرتا بی تو رہی ایک طرف محض گھٹن محسوس کرنا بھی غارت گر ایمان ہے۔ ان کے حضور، بلند آ وازی اختیار کرنا بحض گئتا فی بین بلکہ زندگی جرکی ہونچی عمل کو بر باد کرنا ہے۔ الغرض، بعداز خدا برزگ تو کی قصہ مختصر، ایسی عظیم المرتبت ، جلیل القدر، رفع الثان اور بلند پایہ ستی پر، اس کا ذب ومفتری دمفکر قرآن 'کا بہتان تر آئی کرنا، انتہا در ج کی بے باکی، دیدہ دلیری اور جسارت ہے۔

صلقہ طلوع اسلام میں سے پچھالوگوں نے ''مفکر قرآن' پر مالی خیانت اور روپے پیسے میں گر برد کا الزام لگایا (اسکی پوری تفصیل آئندہ ایک باب میں آرہی ہے) ''مفکر قرآن' نے یہی الزام رسول الله طفی آئے ہے ماکد کر کے ،خودکوان کے مقام پر ،اور الزام لگانے والوں کو منافقین کے مقام پر رکھ کر ، یوں جواب دیا:

"اس قتم کے کمین فطرت اوگوں کا آخری حرب بیہ وتا ہے کہ اس داعی انقلاب کے

خلاف پیسے کے معاملہ میں الزامات لگادیئے جائیں .....اس ذات گرامی کے متعلق ، یہ بدنہاد مشہور کرتے ہیں کہ آپ (معاذ اللہ) پیسے کے معاملے میں گڑ ہڑ کرتے ہیں۔ ﴿ وَمِنْهُمْ مَن يَّلْمِؤُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ (٩/٥٨) \_ان میں وہ بھی ہیں، جو بیت المال کے روپے کے معاملہ میں بھی تجھ پر الزام لگاتے اور طعنے دیتے ہیں، جو بیت المال کے روپے کے معاملہ میں بھی تجھ پر الزام لگاتے اور طعنے دیتے ہیں۔ ' •

امرواقعدیہ کرمنانقین نے ہرگز ہرگز ،آنخضرت منظی آپریدالزام نیس لگایا کہ آپ الی معاملات میں خیانت اورگز ہوکرتے ہیں۔ وہ صرف یہ کہتے تھے کہ آپ صدقات کی تقیم میں ان کی خواہش پوری نہیں کرتے ، چنانچ قر آن کریم ، اس آیت میں ، جے '' مفکر قر آن' نے اپنی مطلب برآ ری کے لیے ادھوراپیش کیا ہے ، اس صورت واقعہ کوان الفاظ میں پیش کرتا ہے۔

﴿ وَمِنْهُمْ مَن یَلُمِورُ فَ فِی الصَّدَقَاتِ فَانُ انْعُطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنُ لَمُ يُعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمُ يَسُخَطُونَ طَ وَلَواتَهُمُ رَضُوا مَا اللهُ اللهُ اللهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ سَيُوتِيْنَا اللهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ سَيُوتِيْنَا اللهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن فَصَلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ سَيُوتِيْنَا اللهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ مَا مِن مَا عَلَا اللهُ مِن فَصَالِهُ مِن اللهُ مَا مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مِن المَا اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَا مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَنْهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْهُ مَا مُنْ مَا مَا مُنْهُ اللهُ الله

"اوران میں سے دہ بھی ہیں جو تجھے صدقات کے بارے میں عیب لگاتے ہیں،اگر انہیں اس میں سے دیا جائے تو رہم ہوجاتے ہیں،اوراگر نددیا جائے تو برہم ہوجاتے ہیں،اوراگر نددیا جائے تو برہم ہوجاتے ہیں،اوراگروہ الله اور اسکے رسول کی طرف سے عطا کردہ مال پر راضی رہتے ،اور کہتے کہ ہمارے لیے اللہ بی کافی ہے وہ اپنے فضل سے اور نوازے گا اور رسول بھی مزیددے گا اور ہم ای طرف متوجہ ہیں (توبیان کے حق میں بہتر ہوتا)۔"

حضور نبی اکرم مطی الله الوگول کی معاشی حالت اوردین مصالح کوییش نظرر کھ کرکسی کوکم ،کسی کوئریادہ اور کسی کو بالکل صدقات نہیں دیتے تھے۔ یہی بات منافقین کے لیے وجہ شکایت تھی۔ انہوں نے ہرگز ہرگز آپ پر بیالزام نہیں لگایا کہ آپ (معاذ اللہ) مالی امور میں خیانت اور گڑ ہو

طلوع اسلام ، دسمبر ۱۹۲۳ م في اك

كرتے بيں۔ وويد بات جانے تھے كمآ بيانے صدقات كو، خود پراوراب افراد كنبد پرحرام قرار دے رکھا تھا۔وہ ، بہر حال ،منافق ہونے کے باوجود بھی ،اس قدر بے حیانہیں سے کہ اس ذات گرامی پر، وہ ،خیانت وبددیانتی اورگڑ بز کے الزامات لگاتے ، جن پر کھلے کھلے کا فربھی ، بیافتراء بردازی کرنے کی بجائے، انہیں صادق اور امین مانتے تھے۔ اس گھٹیا اور کینے الزام کوانہوں نے ' دمفکر قرآن' کے لیے چھوڑ دیا، اور' مفکر قرآن' نے ، صرف اور صرف اپنی ذات کواس الزام ے بچانے کے لیے، رسول فدا مطابق پر، بیالزام اپنی طرف سے عائد کر کے، اسے اپنی بے گناہی کے لیے ڈھال بلکہ بہانہ بناتے ہوئے ، ذات رسول کو بلند مقام سے اتار کراپنی سطح پر لا کھڑا کیا ہے۔ ہمیں سوفی صدیقین ہے کہ اپیا کرتے ہوئے،''مفکر قرآن'' کے قریب قریب بھی، خوف خدانہ پینکا ہوگا۔ ہاری مجھ میں نہیں آتا کہ اس "مفکر قرآن" کے متعلق کیا کہاجا ہے، جس نے حضورا کرم مشکھ آتا کی ذات گرامی پر،ایسانسیس، گھناؤنااور تھین بہتان باندھاجس کی جرائت آپ کے بدرین وشن بھی نہیں کریائے۔ کیادین کی میزان میں اس سے بواجرم کوئی اور بھی ہوسکتا ہے کہ رسول پر بددیانتی کا الزام جھٹ اس لیے لگادیا جائے کہ اسے اپنی مدافعت کا بہانہ بنانامقصود ہے؟ كيا اسلام كے بدترين دهمنوں نے بھى بھى آپ كے خلاف اس قتم كايرا پيگنڈہ كيا ے؟ ليكن ايك يدومفكر قرآن وي جوائي طرف سے ايك الزام كرتے بين ،اوردل مين قطعاب خون نہیں کھاتے کہ رہے کھ میں کس ذات گرامی کے متعلق کہدر ہاہوں! اس ذات اقدی واعظم ك متعلق، جوانساني شرف وعظمت كي انتهائي بلنديون پر فائز ہے، اور جس كي اخلاقي فضائل كي رفعتوں پر،خودخدائے قدوس گواہ بن كرية فرماتا ہے كہ ﴿ إِنَّاتَ لَعُلَى عُمِلَتِي عَظِيْم ﴾ وہ ہتی،جس کے نقوش قدم، ہراس خوش بخت انسان کے لیے، جو دنیا سے لے کر آخرت تک کے سفر کا مسافر ہو، ولیل راہ اور خفر طریق ہیں۔اس ذات گرامی کے خلاف، مالی بددیانتی اور گرز بو کے الزامات عائد کرنا، اور خدا کے غضب سے ندورنا، اس کی جرأت، ای مخض کو ہو عتی ہے جس كدل مين خداك حضور ييشى كالصورتك نه مواور نيابك فون حقيقت بكرد مفكر قرآن "ك دل ود ماغ میں،اللہ تعالی کی اُخروی عدالت میں جواب دہی کا شائبہ تک نہ تھا، کیوں کہ صرف اور

#### 1+1

صرف خوف خدااور آخرت کی جواب وہی کا شدیدا حساس ہی ،انسان کوالیمی حرکات سے بازر کھ سکتا ہے۔خود، پر دیز صاحب ہی کا قول ہے:

اب اگرد مفکر قرآن کا مُنات کی بلند ترین ستی پر بھی کذب بافی اور تہمت تراش سے باز نہیں رہے تو اس کا صاف مطلب ہیہ کہ خداو آخرت پران کا ایمان ، زبانی کلامی حد تک ہوتو ہو، ور ندان کی سیرت وکر دار میں خور دبین لگا کر دیکھنے سے بھی اس کا کوئی اثر نظر نہیں آتا ، اور نظر آئے بھی کے بھی جبکہ زبانی کلامی ایمانِ آخرت کو بھی تا ویل وتح یف کا نشانہ بنا کر ، وہ جنت و دوز خ کو ، عالم بعد الموت سے تھینج کر ، اسی و نیامیں لے آتے ہیں۔

پھر شیخص شاطر وعیار ایسا کہ منافقین کے نام کی آٹر میں ،حضورِ اکرم میشیکی پر ایساسٹگین الزام لگاتے ہوئے ،منافقین کو' برنہاد ، کمینہ فطرت' اوراس الزام پر''معاذ اللہ'' بھی کہتا ہے تا کہ ان الفاظ کو یہ کہہ کرا چی ہے گناہی کی دلیل بنالیا جائے کہ جو ،اس الزام کے باعث ،منافقین کو بد نہاد اور کمینہ کہتا ہے وہ خودالزام تراثی کیے کرسکتا ہے۔

حقیقت سے کہ پرویز صاحب کے کفروالحادادر زندقہ وصلالت کے جملہ امور کونظر انداز بھی کر دیا جائے تو حضرت نبی آخر الزمان مشکھتے پر سیافتر اء پردازی اور بہتان تراثی، بجائے خود،سب سے بڑا کفر ہے۔

ہمیں معلوم ہے کہ مشکرین حدیث ،اس صرح تو بین رسول ادر گتا خی پیغمبر پر پردہ ڈالنے

کے لیے بیکس گے:

دد جن احباب كوانبيس قريب سے ديكھنے كاموقع ملاہے، وہ اس امركى شہادت ديں

#### طلوع اسلام، فروري ١٩٦٢ء صفحة ٢٢

گردوس گرش بناہو، توان کی آگھے آ بھینے سے آنسونہ چھلک پڑے ہوں۔ " فردوس گوش بناہو، توان کی آگھے آ بھینے سے آنسونہ چھلک پڑے ہوں۔ " فردوس گوش بناہو، توان کی آگھے آ بھینے سے آنسونہ چھلکے والے ان آنسوؤں کے پس پردہ ، ایمان باللہ فرت کا جو ہر موجودہ وتا، تو وہ حضورا کرم مطبق آلی کی ایسی شدید گتا فی کا تصور بھی نہیں کر سکتے سے کہا یہ کہ عملا اس کا ارتکاب ہو پاتا۔ اگر آنسوکسی کی صدافت پرکوئی لازمی دلیل نہیں کر سکتے سے کہا یہ کہ عملا اس کا ارتکاب ہو پاتا۔ اگر آنسوکسی کی صدافت پرکوئی لازمی دلیل ہوتے تو قرآن کریم یقینا برادران پوسف کے آنسوؤں کی قدر کرتا اور حضرت یعقوب کی شان کریمی انہیں موتی سمجھ کرچن لیتی ایکن خدا کا جلیل القدر پیغیبر، ان آنسوؤں کو، دیکھ کربھی ، اگر یہی کہتا ہے کہ: ﴿ بَلُ سَوَّ لَتُ مُنْ اَنْ اُسْ اُلْمَ اَنْ اُلْمُ سُکُمُ اَنْهُ اُلْمُ اُلْمَ اَنْ اُلْم الْم الْم وَل ہوں بھی پرویز صاحب کے کہتا ہے کہ: ﴿ بَلُ سَوَّ لَتُ مُنْ اَنْ اُلْم سُکُمُ اَنْهُ اُلْم اُلْم الْم وَل ہم یہن کی فرمان یعقوبی ہے۔

تومينِ حديث رسولٌ اور تحقير فرمانِ نبيٌّ:

حضور اکرم مظیناً پر بہتان تراثی، اور ان کی شدید گتاخی کے بعد، یہ امر بھی ملاحظہ فرما ہے کہ ''مفکر قرآن' صاحب اپنے پیروکاروں میں، صدیث رسول کی تو بین کے والہ سے کس فرما ہے کہ ''مفکر قرآن' صاحب اپنے بیروکاروں میں، صدیث رسول کی تو بین ہے والہ سے کس فرمان ، چھوٹے میاں سجان اللہ ۔عربی فرمان کا ایک شعر ہے۔

زبان کا ایک شعر ہے۔

اذا كان رب البيت بالطبل ضاربا فلا تلم الاولاد فيه على الرقص "جب صاحب فانه خود طبله كي تقاب براتر آئي، تواسكي اولاد پر ملامت كي چندال ضرورت نبيس، جبكه وه ناچنا شروع كردين-"

جب ''مفکر قرآن' خود ، آخرت کی جوابد ہی سے کورے ہوکر ، نبی علیہ الصلوق والسلام کو نثانہ بنانے سے نہیں شرمائے توان کی معنوی اولاد ، آپ کے فرمودات کواستہزاء اور استخفاف کا نثانہ بنانے میں کیوں تال کرے۔

حضرت ني اكرم الطَيَّقَيْلُ كا فرمانِ مبارك ہے كه: (﴿ شَرُّ الْاُمُوْرِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلُّ

طلوع اسلام، مارچ ۲ ۱۹۵۲، صفحه

مُحُدَثَةً بِدُعَةً وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلاَلَةً وَكُلُّ ضَلاَلَةٍ فِى النَّارِ.) ' شريعت ميں بدرين امور، اختراعات بيں، اور براختراع ايك بدعت ہے، اور بر بدعت ايك گراہى ہے، اور بر بدعت (كانجام) جنم ہے۔''

" دمفکر قرآن ماحب، اپنے چیلوں میں صدیث رسول اور فرمان نبی کے خلاف، جو ابخض وعناد، اور عداوت و کینے پیدا کر گئے ہیں، اسکی بنا پروہ اس فرمود کی پیغبر کے متعلق سیمھتے ہیں کہ الی بات تو کسی انسان کے منہ سے صادر نہیں ہو سکتی کجا یہ کہ نطق رسول، اس کا مصدر قرار پائے ۔ ان کے نزدیک الی بات کوئی جانورہی اپنی زبان سے نکال سکتا ہے۔ چنا نچہ اپنے اس "نا در خیل" کو، اپنے قار کمین کے قلوب واز ہان میں رائخ کر ڈالنے کے لیے، وابندگان طلوع میں اسلام، خودا کی پیر منظر گھڑتے ہیں اور پھر "علم جدید" کے ساتھ، "حسین امتزاج" بیدا کرتے ہیں وسلام، خودا کی بیدا کرتے ہیں واستان سرائی کرتے ہیں :

"میرے چھوٹے بھائی ورجینا سٹیٹ یو نیورٹی امریکہ میں حیاتیات کے استاد

ہیں۔ جب بھی دہ ملنے کے لیے آتے ہیں تو میں ان سے ارتقاءِ حیات اور ماحول اور

بدلتے ہوئے حالات سے مطابقت پیدا کرنے کے لیے زندگی جور دیہ اختیار کرتی

ہماں کے متعلق بہت پچھ معلومات حاصل کرتا ہوں۔ ہماری گزشتہ ملاقات میں

انہوں نے ایک ولچسپ حقیقت کا انکشاف کیا۔ ایک امریکی ماہر حیاتیات امریکہ

میں پائے جانے والے کی بندر نما جانور کا مطالعہ کرر ہاتھا۔ اس نے مشاہدہ کیا کہ یہ

جانوراس علاقہ میں پیدا ہونے والی ایک مخصوص خودرو بوٹی کی جڑوں کو ہوئے شوت

جانوروں کا ایک غول جنگل سے نمووار ہوا اور ایک چھوٹی می پایاب ندی عبور کرکے

جانوروں کا ایک غول جنگل سے نمووار ہوا اور ایک چھوٹی می پایاب ندی عبور کرکے

جانوروں کا ایک غول جنگل سے نمووار ہوا اور ایک چھوٹی می پایاب ندی عبور کرکے

جانوروں کو کھانے لگا اور جب اُن کی سیری ہوگئی تو ہرایک نے ایک ایک دودو ہوٹیاں

ہاتھوں میں پکڑیں اورائیے مسکن کی طرف روانہ ہو گئے۔ان جانوروں میں بوڑھے بھی تھے،ادھیرعمر کے بھی اورنو جوان بھی تھے۔ندی یارکرتے ہوئے ایک نوجوان جانور کے ہاتھ سے ایک بوٹی ندی میں گرگئی۔اُس جانور نے دوڑ کر بوٹی کو پکڑ لیا جو اب بہتے یانی میں دهل کرصاف تھری ہوگئ تھی۔اب جونو جوان نے اسے کھایا تو اسے پہلے کی نبست زیادہ مزے دارمعلوم ہوئی۔اس نے اینے نو جوان دوستوں کو اس انکشاف سے آگاہ کیا ، تو سب نوجوان جانوروں نے اپنی اپنی بوٹیاں دھونا شروع كردي \_ بوڑھے جانوروں نے جب يه ماجرا ويكھا تو بييثاني برشكن ڈالے اور منہ میں غصے کے جھاگ بھرے فورا فتویٰ دے دیا کہ بیہ بدعت ہے اور: (( وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلُّ ضَلاَلَةٌ فِي النَّارِ . )) نوجوانَ جانورول في ا پنے بزرگوں کو مجھانے کی کوشش کی توجواب ملا۔ ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا الْمَاتُهُ مَّا عَلَى أُمَّةٍ وَّ أَنَا عَلَى آثَارِ هِمْ مُّهُمَّدُونَ ٥ ﴾ بس بهركيا تفاقصهُ وارورس جهرُ كيا \_اوهر عمر کے جانوروں نے دفع شرکے لیے جیج بچاؤ کرنا جا ہاجس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بچھاد حیز عمر کے جانورنو جوانوں کے ساتھ ہو گئے اور پچھ نے اپنے بزرگوں کو چھوڑ نا گوارا نہ

یا قتباس اس حقیقت کوروز روش کی طرح واضح کردیتا ہے کہ فرمودہ رسول کی تو ہیں ، فرمانِ خدادندی کی تو ہین کوستان ہے۔ جو نبی کی قدر نہیں کرتا ، وہ خدا کا بھی قدر دان نہیں ہوسکتا۔ جو پیغیبر علیہ الصلاۃ والسلام کے فرمان کو، پیغیبر کے شایانِ شان سیجھنے کی بجائے ، بندروں کے شایانِ شان جانتا ہے ، اوروہ ان کے منہ سے اگلوا تا ہے ، وہ فرمانِ خداوندی کے ساتھ بھی ، دانستہ یا نا دانستہ یہی طرزعمل اپنانے پرمجبور ہے۔ میمکن ، ی نہیں کہ فرمانِ رسول کی تحقیر کرنے والا، تو ہینِ فرمانِ اللہ ہے کریم کر یا ہے۔ چنا نچہ اس اقتباس میں ، جس طرح حدیث رسول کو بندروں کے منہ سے اگلوایا گیا ہے ، اورام واقعہ یہ اگلوایا گیا ہے ، اورام واقعہ یہ اگلوایا گیا ہے ، اورام واقعہ یہ

طلوع اسلام، مارچ اپریل ۱۹۸۹ء صفیه ۵۸

#### Y+ 4

ہے کہ گفتۂ پیغیبر کاا نکار واستخفاف کرنے والاشخص ،فرمانِ خداوندی سے بھی یہی سلوک کئے بغیر نہیں رہ سکتا۔

اس قماش کی ذہنیت اورالی ذہنیت کو پیدا کرنے والی شخصیت، جسکے 'اخلاقی فضائل' وہ بیں، جوگزشتہ ،موجودہ،اورآ سندہ ابواب سے داضح ہیں، جس شم کی'' قرآنی خدمات' انجام دے سکتی ہے،اس کا اندازہ قار کمین خودہی لگالیں۔

### استدراك بسلسله دارالاسلام:

کیا علامہ اقبال ، یکے از مکر بن حدیث سے گذشتہ صفحات میں ، سلیم الفطرت قار کمین کے لیے مختفر گرتملی بخش دلاکل کے ساتھ بیواضح کیا جا چکا ہے کہ علامہ اقبال معتقد سنت اور حامی حدیث سنے (نہ کہ محر حدیث)۔ اس سلسلہ میں ، مکیں نے بیسوال بھی اٹھایا کہ اگر واقعی علامہ اقبال بھی ، انکار حدیث کے حوالہ ہے ، پرویز صاحب کے ہم مشرب ہوتے ، تو وہ دارالاسلام کی سکیم کے لیے ، انہیں تجویز فرماتے ، نہ کہ اُس مودودی کو، جوادل روز سے آخری ساعت حیات سکیم کے لیے ، انہیں تجویز فرماتے ، نہ کہ اُس مودودی کو، جوادل روز سے آخری ساعت حیات کی ، جیت حدیث اور سندیت سنت کے قائل ، ی نہیں بلکھ علم بردار بھی رہے ہیں۔

یہ کتاب، اشاعت کے لیے، ادارہ بیت الحکمت کو پیجی جاچکی تھی کہ ایک حوالہ کی تلاش میں،
مجھے، طلوع اسلام، دسمبر ۲ د ۱۹۵ء کا شارہ د کھنا پڑا جس میں میر سے اٹھائے ہوئے مندرجہ بالاسوال
سے تعرض کیا گیا ہے۔ اگر چہ بی عبارت پہلے بھی میر سے مطالعہ میں آ چکی تھی اور میں اسے اپنے
حوالہ جات کی فہرست میں درج بھی کر چکا تھا لیکن چونکہ ہروقت، ہرحوالہ، انسان کے ذہن میں
متحضر نہیں رہتا، اس لیے، مندرجہ بالاسوال اٹھاتے وقت، بی عبارت نظر انداز ہوگئی۔ اب میں
اس افتہاسِ پرویز پر اظہار خیال کرتے ہوئے، ''استدراک بسلسلہ دارالاسلام'' کے زیرِ عنوان،
باب کے آخر میں شامل کتاب کر د ہا ہوں۔ چنا نچہ پرویز صاحب فرماتے ہیں:

" علامه اقبالٌ ، ایک قرآنی مرکز قائم کرنا جاہتے تھے، جس میں ونیائے اسلام کے

متاز المب علم وتحقیق مختلف موضوعات پرریسرچ میں مصروف ہوں، ندا کروں کا اہتمام ہو،خطبات کا انصرام ہو،طلبانغطیلات گزارنے وہاں آئیں اوراس علمی فضا ہے بہرہ یاب ہوں ۔ان کے ایک والہانہ عقیدت مند، چوہدری نیاز علی خان نے (جن کا حال ہی میں انتقال ہو چکا ہے ) اس مرکز کے لیے، یوں کہیے کہ ایک جا گیر وقف کردی۔اس کا نام دارالاسلام تھا۔حضرت علامہ کاارادہ خود وہاں نتقل ہوجانے کا تھا، کیکن جب اس کے ابتدائی مراحل طے ہو گئے باقوان کی طبیعت ناساز ہوگئی۔ انہوں نے تجویز کیا کہ سر دست کوئی الیا شخص دمھا دینا چاہیے، جواس کے مبادیات كى ديكيه بھال كر سكے \_ پہلے خيال ہوا كەميں ملازمت چھوڑ كر، وہاں چلا جا ؤل، نکین قائد اعظم نے مجھے اس کی اجازت نہ دی۔ چنانچے میرے اور چوہدری صاحب مرحوم کے مشورہ سے بیر طے پایا کہ اس کام کے لیے مودودی صاحب کو بلالیا جائے۔انہوں نے (غالبًا حضرت علامہ کے استصواب سے ) مودودی صاحب کو دارالاسلام آنے کی دعوت دی۔ چنانچیمودودی صاحب ، ان کی اس دعوت پر دارالاسلام جانے کے لیے، پہلے دہلی آئے۔میرے ہاں ان کی شتیں بھی رہیں... ان نشتوں میں ، جومیرے ہاں ہوئی تھیں ، مجھے ان میں انانیت کے جراثیم کی جھک نظر آئی تھی الیکن میں نے اسے چنداں اہمیت نددی۔ " 🏵

### تین دعاوی:

اس عبارت میں، تین دعاوی پیش کئے گئے ہیں۔

- (۱) پرویز صاحب نے دارالاسلام کی ذمدداری اس لیے قبول نہ کی کہ قائد اعظم نے انہیں اس کی امازت نددی۔
  - (۲) دارالاسلام میں مودودی صاحب کودعوت دینے میں پرویز صاحب کامشورہ بھی شامل تھا۔
    - (m) مودودی صاحب میں، پرویز صاحب کوانا نیت کے جراثیم دکھائی دیئے۔
      - طلوع اسلام، ديمبر ١٩٤١ء، صفحة ٣٣٢ تا٣٣

بہلے دعویٰ کا جائزہ:

جہاں تک اس دعویٰ کا تعلق ہے کہ کہ دارالاسلام کی ذمہ داری ، پر دیز صاحب کوسونی جا رہی تھی ، لیکن انہوں نے قائد اعظم کے فرمان کی تیسل میں ، اسے تبول نہ کیا ، تو بیا کیا ایداوی کے جو نہ علامہ اقبال کی کسی تحریر سے ثابت ہے اور نہ ہی قائد اعظم کے کسی ایسے فرمان سے ، جس میں انہوں نے پر ویز صاحب کو یہ ذمہ داری قبول کرنے سے منع کیا ہو۔ ایسے بلند با تک دعاوی ، وہ خود ، اپنی روث خود ستائی ، عادت لاف زنی اور خوت کذب بیانی کی بنیاد پر کیا کرتے تھے تا کہ ان کے اندھے مقلدین ، ان کے ق میں جنلی قناء کے کور در کرتے رہیں۔ جو تحض ، علامہ اقبال پر انکار حدیث اور دین و فرج بیں معنوی مغارت کے حوالے سے بہتان تراثی کرسکتا ہے ، وہ بعض انہیں گھڑ سکتا ؟ اس مقصد کے لیے ، وہ بعض اوقات ، دوسروں کے کارناموں کا سہرا بھی اسے نسر با ندھنے سے چوکائیس کرتے تھے۔

پھراس واقعہ کو بیان کرتے بھی ہیں ، تو بغیر کی حوالہ کے ، گول مول انداز میں بیان کرتے ہیں ۔ بین ۔۔۔۔۔ ' پہلے خیال ہوا کہ میں ملازمت چھوڑ کر وہاں چلا جاؤں ، لین قائد اعظم نے جھے اس کی اجازت نہ دی ۔ ' ۔۔۔۔ پہلے خیال ہوا ۔۔۔۔ کس کا خیال ہوا؟ علامہ اقبال کا ؟ چو ہدری نیاز علی صاحب کا ؟ (جوائی زمین کوخدمت اسلام کے لیے وقف کئے ہوئے تھے ) یا خوداُن کا اپنا خیال صاحب کا ؟ (جوائی زمین کوخدمت اسلام کے لیے وقف کئے ہوئے تھے ) یا خوداُن کا اپنا خیال جوا؟ آخر بیدا ضح تو کیا ہوتا کہ کے خیال ہوا؟ پھراس کا کوئی تاریخی ثبوت؟

لیکن اس مونی صد جھوٹ کو، اگر (بفرض محال، اور برسیل تنزل) صحیح اور سی مجھ لیا جائے، تب بھی بیداً ساخہ ہوا ہے، جب پرویز صاحب، مصلحت کا لبادہ اوڑھ کر، معتقرِ سنت بن کر، حمایت صدیث ہیں، بلکہ دفاع حدیث میں مصروف جہاد تصاور منکرین حدیث سنت بن کر، حمایت حدیث ہی نہیں، بلکہ دفاع حدیث میں مصروف جہاد تصاور منکرین حدیث کے تمام گردہوں کے خلاف، جن میں ''امت مسلمہ امرتس'' بھی شامل ہے، کی تر دید دابطال کر رہے تصے علاوہ ازیں وہ نیاز فتح پوری کے ماہنامہ نگار میں چھنے والے ان عقائد ونظریات کی بھی مخالفت کیا کرتے تھے، جو بعد میں، خودان کا وظیفہ کسان قلم بیٹے رہے۔ رہے علامہ اقبال ''توان کا تو مسلک تھا ہی قرآن وسنت، جیسا کہ گزشتہ صفحات کی بحث سے عیاں ہے۔ تب اگر علامہ کا تو مسلک تھا ہی قرآن وسنت، جیسا کہ گزشتہ صفحات کی بحث سے عیاں ہے۔ تب اگر علامہ

ا قبال (یا کسی اورکا) پیخیال ہوا بھی ہو کہ دارالاسلام کے لیے پرویز صاحب کو دعوت دی جائے ، تو بیاس خوش فہنی یا غلط فہنی کے تحت ہی ہوا ہوگا کہ پرویز صاحب، واقعی قرآن وسنت کے علمبر دار تھے ۔ علامہ اقبال (یا کوئی اور صاحب) عالم الغیب اور علیم بذات والصد ور تو تھے نہیں کہ ان کے ول میں جھا تک کر ، حقیقت کو پالیتے لیکن می توجیہ بھی صرف اسی صورت میں ممکن ہے جبکہ میدوا قد میں قرار پائے ، اوراس کا میچے وصادت ہونا، بجائے خودی ای خودی ہے اورام محال بھی۔

### دوسرے دعویٰ کا جائزہ:

پرویز صاحب کا دوسرادعوی بیہ ہے کہ دارالاسلام کے لیے، مودودی صاحب کو جویز کرنے میں ان کا مشورہ بھی شامل تھا۔ بید دعوی ایسا ہی ہے جیسے کوئی چیڑائی بیہ کہے کہ فلال صاحب وجاہت لیڈرکومنصب وزارت کے ملنے میں میرامشورہ بھی شامل ہے۔ حالال کہ جس دور میں، دارالاسلام کی فر مدداری کے لیے کسی موزوں عالم دین کی تلاش تھی، اُس میں، پرویز صاحب کی حقیقت، اس سے زیادہ کچھ نتھی کہ اُن کے اگا دُگا مضامین، مختلف جرا کد میں جگہ پالیتے تھے۔ اُن کے حلاوع اسلام کا پہلا شارہ بھی ، وفات اقبال کے ہفتہ عشرہ بعد، منظر عام پر آیا تھا۔ کسی کتاب کے مصنف کی حیثیت سے بھی ، اُن کا کوئی مقام نہ تھا۔ اُن کی سب سے پہلی کتاب 'معارف کے مصنف کی حیثیت سے بھی ، اُن کا کوئی مقام نہ تھا۔ اُن کی سب سے پہلی کتاب 'معارف کے مصنف کی حیثیت سے بھی ، اُن کا کوئی مقام نہ تھا۔ اُن کی سب سے پہلی کتاب 'معارف کے القابل ، سیدابوالاعلی مودودی ، اُس دور میں ، اسلامی صحافت کے آسان پر ، ایک بیر تاباں کے بالمقابل ، سیدابوالاعلی مودودی ، اُس دور میں ، اسلامی صحافت کے آسان پر ، ایک بیر تاباں مقسمت کی متعدد کتب علامہ اقبال کی زندگی ہی میں شائع ہو چی تھیں۔ چندائیک کا تذکرہ سلسلہ میں ان کی متعدد کتب علامہ اقبال کی زندگی ہی میں شائع ہو چی تھیں۔ چندائیک کا تذکرہ سلسلہ میں ان کی متعدد کتب علامہ اقبال کی زندگی ہی میں شائع ہو چی تھیں۔ چندائیک کا تذکرہ درج ذیل ہے:

 11+

ك **عريغ ...."تاريخ آ**ل سلحوق" ـ ١٩٢٩ء

کی تاریخ ..... "سیرتِ نظام الملک آصف جاه اول" -۱۹۲۹ء حیدر آباددکن - بعد میں بیا کتاب مضامین کی شکل میں ، الجمعیت کے ماہ جون ۱۹۴۷ء کے مختلف بعد میں بیات

شاروں میں بھی شائع ہوئی تھی۔ ﷺ'' ع**ریخ** .....'' دکن کی سامی تاریخ'' ۔ ۱۹۳۵ء۔ سید شبیر علی حاتمی نے

دارالاشاعت،اشاعت منزل،اردوبازار،حیدرآ بادوکن سے شائع کی۔

المالى تريب ادراك واخلاقيات .... "اللاى تهذيب ادراك الله المالى تهذيب ادراك

کے اصول ومبادی'' ۱۹۳۳ء۔ انگا اخلاق وعقائد .....'' رسالہ دینیات''۔۱۹۳۷ء۔ سررشتہ تعلیمات، حیدر

آ بادد کن۔

و المراة الجديده (قاسم امن) "١٩١٥ - ميرجمه اوجوه شائع

الإسلام والاصلاح (الشيخ عبدالعزيز شاديش) "١٩١٠- ٢١٩١٥-

ﷺ .....'' تحریکِ خلافت کے دورِ شاب''۔۱۹۲۲ء۔ دار الاشاعت ، سیاسیاتِ شرقہ، دہلی۔

ه است میرنامین بونانی مظالم' یا ۱۹۲۲ء۔ دارالاشاعت، سیاسیات شرقیہ، دہلی۔ ● ان کتب کےعلاوہ، علامہ اقبال کی زندگی میں ،سیدا بوالاعلی مودودی کی وہ بیشار نگارشات

عالی تحریک اسلای کے عظیم قائدین ....سید ابوالاعلی مودودی صفحه ۱۲ تا ۱۲ ۱۲

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اور بیبات بھی ریکارڈ پرموجود ہے کہ علامہ اقبال "سید ابوالاعلی مودودی گی تحریروں کا نہ صرف مطالعہ
کیا کرتے تھے، بلکہ ان سے متاثر بھی تھے، اور علامہ اقبال "، باوجود بیر کہ سید ابوالاعلی مودودی سے ستا ہیں
اٹھا ئیس سال بڑے تھے، مولا نامحتر م کومعنوی پدر جانتے ہوئے بظر احترام دیکھا کرتے تھے۔
'' سیدصا حب کے ساتھ ، محبت کا رشتہ استوار کرنے میں ، یہ پہلوا قبال کے مدِ نظر
تھا۔ وہ الجہاد فی الاسلام اور ترجمان القرآن کی تحریروں سے متاثر ہوئے اور انہیں
پنجاب نشقل ہونے کا مشورہ دیا۔

اقبال اور ابوالاعلی " کے تعلق میں ، ہم سیدصاحب کی بے ریا ، سیر چشم اور بے باک شخصیت کی ایک جملک دیکھتے ہیں۔ لا ہور میں ، وہ ، اقبال سے ملے اور دار الاسلام کے منصوبے پر اتفاق رائے ہو چکا ، تو ان سے عرض کیا "میری ایک بات آپ مان لیجئے۔ سرکا خطاب والیس کردیجئے کہ بیآپ کو چھانہیں " بعد میں ایک ذاتی دوست کو ، ابوالاعلی نے بتایا کہ بیہ بات من کرا قبال کی آئیسیں آ نسوؤں ہے ہر گئیں۔ سید کو کو ، ابوالاعلی نے بتایا کہ بیہ بات من کرا قبال کی آئیسیں آ نسوؤں ہے ہر گئیں۔ سید کو ملال ہوا کہ انہوں نے اقبال کو رخیدہ کردیا۔ کیا اقبال ، اس بات پر رخیدہ متھے کہ سس سالہ سکالر نے ، جے انہوں نے معنوی پدر کی نگاہ سے دیکھا تھا ، اس کمزوری کا ذکر کیا ؟ یاس پر کہ انہیں اس خطاب کے قبول کرنے کی یاد نے دل گرفتہ کردیا تھا؟ " اس بات بر ما میں میں میا

الغرض، أس دور ميں، سيد ابوالاعلى مودودي كى علمى شهرت كے مقابلہ ميں، پرويز صاحب كى كوئى حيثيت بى نہ تھى كہوہ تجويز ياسفارش كرتے اوراس بنا پرمولا نامودودي كودار الاسلام كى ذمه دارى سونى جاتى \_مولا نامحترم كى عالمان تحريروں اوران كى علمى وجاہت سے اقبال خوداس قدر

عالمي تحريب اسلامي كے عظیم قائدین ....سید ابوالاعلی مودودی مسفحه ۱۱۷

۱۲۸۱ تا ۱۲۵ و از بارون الرشید بهتاز کالم نویس اورادیب، اسلام آباد)، ترجمان القرآن به ۲۰۰۳ و بسخد ۱۲۸۱ تا ۱۲۸

متاثر تھے کہ انہوں نے ازخود انہیں وعوت دے کریہ ذمہ داری سونپی۔ پرویز صاحب کا ،اسے اپنی تبح پزیامشورہ قرارد بنا، نہ صرف لغواورخلاف حقیقت ہے، بلکہ ﴿ یُحِبُّونَ اَن یُنْحُمَدُوا بِمَالَمُ يَفْعَلُوا ﴾ كامصداق بهي ب خصوصا جبكه "مفكر قرآن" جموث بولنے كے عادى بھى تھے

تیسرے دعویٰ کا جائز ہ:

یرویز صاحب کا تیسرادعویٰ ہیہے کہ انہیں ،اُن دنوں ،سیدمود ددیؓ میں انا نیت کے جراثیم نظر آئے۔اس کے متعلق صرف اتنا کہہ دینا ہی کا فی ہے کہ انانیت کے پیر جراثیم دیکھ کربھی ،اگر انہوں نے نہصرف میرکہ چنداں اہمیت نہ دی، بلکہ اس کے باوجود، دارالاسلام کے منصوبہ کی تکیل کے لیے ،سید ابوالاعلیٰ مودوویؓ ہی کے حق میں مشورہ دیا تھا، تو اُن کا بیمشورہ خیانت کارانہ اور احقانه مشورہ تھا، جس کی تو قع کسی ایسے شریف انتفس انسان ہے نہیں کی جاسکتی ، جوتہدول سے اسلام اورامت مسلمه کاخیرخواه ہو۔ پھرانا نبیت کے ان جراثیموں کا ذکر ،اُس دور میں نہ کرنا ، بلکہ اس کے برعکس ، ایک مدت تک طلوع اسلام میں ،سید ابوالاعلیٰ مودودی کے اوصاف حمیدہ ، منا قب ِ جلیلہ، خصائلِ حسنہ اور فضائلِ علمیہ بیان کرتے رہنا، اور اس واقعہ کے تقریباً ارتمیں ا نتالیس سال بعد، بیذ کر کرنا که انہیں ،مولا نامودودی میں انانیت کے جراثیم نظر آئے تھے ،خور ''مفکر قرآن'ہی تے لبی روگ کا آئینہ دارہے۔

جس شخص نے بھی طلوع اسلام کی فائل کا مطالعہ کیا ہے اس پر بی حقیقت روز روش کی طرح واضح ہے کہ خود پرویز صاحب میں انانیت کے جراثیم بدرجہاتم موجود تھے، کیکن اپنے اس عیب پر پردہ ڈالے رکھنے کے لیے، وہ اس کا الزام اپنے خالفین کے سرتھو پاکرتے تھے، تا کہ ان کے اپنے عیب کی طرف لوگوں کی نگا ہیں نہا ٹھ سکیں۔وہ اپنے آپ کوقر آ فی تعلیمات کا چیمپیئن سمجھا کرتے تھے اور طلوع اسلام ہی کودعوت قرآنی کا واحد آرگن کہا کرتے تھے۔ان کی انانیت اور غرورعگم کا بیہ عالم تھا کہ وہ دوسرے اہل علم کواپنے مقابلے میں ، ہیج ، تم علم ہی نہیں بلکہ بے علم ، قرآن سے ب بہرہ اور کتاب اللہ کی ابجہ تک سے ناوا قف قرار دیا کرتے تھے۔ انا نیت کے ساتویں آسان پر محو یرواز ہوتے ہوئے دوسرول کو بظرِ حقارت دیکھناا در گوشالی کے انداز میں انہیں نصیحت کرنا،ان کا

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### 711

وطیره تھا۔انا نیت اورغرو رعلم کی چندمثالیں ملاحظہ فرمایے۔

(۱) صدیث میں حتی تذوقی عسیلته ویذوق عسیلتك كالفاظ آئے ہیں۔اس كا حوالہ ڈاكٹر تنزیل الرحمٰن نے اپنى كتاب "قوانین اسلام" میں دیا ہے۔عسیلة كے بارے میں، "دمفكر قرآن" سجھتے ہیں كہ ڈاكٹر صاحب نے اس كا ترجمہ غلط كیا ہے۔اس پر پرویز صاحب كى انانیت جوش میں آجاتی ہے اور وہ اپنى ہمہ دانى كا رعب جماتے ہوئے، يوں طنزكرتے ہیں:

''ایسے کشرالاستعال لفظ کا اس قدرطفلاندادرمضحکہ خیزتر جمد،اس حقیقت کا آئینہدار ہے کہ فاضل مولف کی علمی سطح کیا ہے،اور انہیں کتب حدیث وفقہ پر کس قدرعبور حاصل ہے۔''

لیکن،خود'دمفکرقرآن' کی طرف سے ایسے کثیر الاستعال لفظ کا (اعراب کے ذریعہ) اس قدر طفلانہ اور مفکر قرآن' کی طرف سے ایسے کثیر الاستعال لفظ کا پی علمی سطح کیا ہے اور عربی الفظ کے تلفظ سے وہ کس قدر واقف ہیں۔ یہاں انہوں نے لفظ عسیلة کوچار مرتبہ استعال کیا ہے اور اس کا تلفظ عسیلة کوچار مرتبہ استعال کیا ہے اور اس کا تلفظ عسیلة قرار دیا ہے، حالال کہ یہ عُسیْلَة برفع العین ہے، نہ کہ فتح العین ۔ ہا در ایک مقام پر،''آلہ مقیاس العلم''کو استعال کرتے ہوئے، ڈاکٹر مصلح الدین کے متعلق سے کھا گیا ہے:

"فاضل مصنف كاعربي زبان كاعلم " لجهواجي سامعلوم بوتا ہے۔" •

اوریہ 'واجی علم'' کا فتویٰ وہ شخص عائد کررہاہے، جوخود نے سیکھ کے سیح تلفظ اور درست اعراب سے قطعی جاال و بے خبر ہے۔

(٣) واكثر اشتياق حسين قريشي معلق تحقير أفرمات بين

" قريش صاحب كوكيامعلوم كقرآن كالعليم كياب؟ اوراسلام كيا كهتاب؟"

<sup>•</sup> طلوع اسلام بتمبر ١٩٢٩ وم في ٨٦ ه من هي علوع اسلام ، مارج ١٩٤١ وم في ١٩

<sup>·</sup> طلوع اسلام، كم اكتوبر، ١٩٥٥ م من ١٤

#### www.KitaboSunnat.com

110

(س) مولانامودودي كمتعلق، برويزصاحب، انانيت كى انتهائى بلنديول بربراجمان موكر، ككهة بن

"دریجی تھیک ہے کہ ہم مودودی صاحب کونددین کاعالم مانتے ہیں، نہ کوئی مفکر۔" •

- (۵) ایک اورمقام پر مولانامودودی ای کے متعلق یفتوی رسید کرتے ہیں:
- " بيصاحب، قرآني حقائق وتصورات كى ابجدتك سے لابلد ہيں۔"
- (١) مولانامودودي مرحوم بي كمتعلق، ابني جمه داني كتبختر مين، بياعلان كياجا تا ب:

" جہاں تک آئینی معاملات کے سیجھنے کا تعلق ہے، وہ ان کے بس کی بات نہیں

ے۔''و

(2) جمله علاء كرام كے متعلق بيفتوى داغا جا تار ہاہے:

" حقیقت بیہ کہ پیر حضرات قرآن سے قطعاً نابلد ہوتے ہیں۔ "

سوال بیہ ہے کہ کیا بھی مولانا مودودیؓ نے بھی اہلِ علم کے لیے اس قتم کے الفاظ استعال کیے ہیں؟ اس سے خود اندازہ لگا لیجے کہ انا نیت کے جراثیم ،کس میں پائے جاتے ہیں؟ سید مودودی میں یا غلام احمد پرویز ہیں؟



طلوع اسلام، مارچ ۱۹۷۷ء و صفحه ۳
 طلوع اسلام، جون ۱۹۵۷ء صفحه ۲

طلوع اسلام، جون ۱۹۵۳ و مسفیه ۲ معطله عامد اور معرفت ۱۹۵۸ و صفر برا

### بإب٢

# ناپ تول کے دوہرے معیار

جب آپ دیکھیں کہ کوئی شخص، وُہرے معیار رکھتا ہے، ایک اپنے لیے اور ایک دوسروں

کے لیے۔ وہ جب لینا چاہتا ہے تو اس کے تراز واور باٹ ، اُن تراز وَں اور باٹوں سے مختلف

ہوتے ہیں، جووہ دوسروں کو دینے کے لیے استعمال کرتا ہے۔ جارچ پڑتال کے لیے اس کی اپنی

کسوٹی، اور ہوتی ہے اور دوسروں کو پر کھنے کے لیے وہ کوئی اور کسوٹی استعمال کرتا ہے۔ اپنوں اور
غیروں، یگانوں اور برگانوں کے لیے، الگ الگ پیانوں کا وجود، اس بات کی علامت ہے کہ وہ
عدل وانساف سے ہٹی ہوئی روش اپنار ہاہے، تو ایسے شخص کو و کیھتے ہی ہی ہے کہ اس کی ایسی
کاروائی کی تہدیں جھوٹ بی جھوٹ بایا جاتا ہے۔

در مفکر قرآن ' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب کو، ہم نے ہمیشہ وُہر ہے معیار کا حامل پایا ہے، اور عدل وانصاف کے یکسر منافی ، کذب وزور کی روش پرگامزن دیکھا ہے۔ ایک بات اگر جماعت اسلامی کے افراد کہیں تو وہ قابل اعتراض قرار پاتی ہے، لیکن وہی بات، اگر پرویز صاحب خود کہیں ، تو نہ صرف ہے کہ قابل اعتراض نہیں بلکہ لائق تحسین بھی قرار پاتی ہے، اور اس میں ' قرآنی مصالح' ' پائے جاتے ہیں ۔ بیطر زعمل ، اس امر کا غماز ہے کہ ' مفکر قرآن' صاحب کے سینے میں، حسد و کینہ کی بھڑ تی ہوئی آگ، انہیں ہمیشہ اپنے خالفین کے خلاف صاحب کے سینے میں، حسد و کینہ کی بھڑ تی ہوئی آگ، انہیں ہمیشہ اپنے خالفین کے خلاف اکسائے رکھی تھی، جس کے نتیجہ میں، انہیں، اپنی مبغوض ہستیوں کی بڑکل بات بھی بے محل نظر آتی معطانہ ذہانیت کے تھے، جس کے نتیجہ میں انہیا ہے خورد بنی مطالعہ کیا کرتے تھے، جس کے نتیجہ میں ان کی خوردہ گیری ، عیب جوئی اور کھڑ چینی کی ' صلاحیتین' بہت ترتی یا چکی تھیں، ان صلاحیتوں میں ان کی خوردہ گیری ، عیب جوئی اور کھڑ چینی کی ' صلاحیتین' بہت ترتی یا چکی تھیں، ان صلاحیتوں میں ان کی خوردہ گیری ، عیب جوئی اور کھڑ چینی کی ' صلاحیتین' بہت ترتی یا چکی تھیں، ان صلاحیتوں کی کہلکا سااندازہ ، گزشتہ باب کی ، ان دومثالوں سے بخوبی لگایا جا سکتا ہے ، جن میں مولانا مودوددگ کی کہلکا سااندازہ ، گزشتہ باب کی ، ان دومثالوں سے بخوبی لگایا جا سکتا ہے ، جن میں مولانا مودوددگ

کی اُن عبارتوں ہے، جوخود پرویز صاحب کی عبارتوں سے ملتی جلتی عبارتیں ہیں، وہ مفہوم وُہ نکا لتے ہیں، جوان کی اپنی عبارتوں سے مختلف ہوتا ہے، ان میں سے ایک مثال وہ ہے جس میں وہ مولانا مودود گ کی '' یک گونہ مماثلت' سے جو مفہوم نکا لتے ہیں ، وہی مفہوم ، اپنی ''مطلق مماثلت' والی عبارت سے نہیں نکا لتے ، حالانکہ بی عبارت ، اقتباسِ مودود گ سے زیادہ سکین عبارت ہے، اور دوسری مثال وہ ہے جس میں دونوں (مولانا مودود گ اور پرویز صاحب) کی عبارت ہے، اور دوسری مثال وہ ہے جس میں دونوں (مولانا مودود گ اور پرویز صاحب) کی عبارت ہے، اور نفاذ اسلام کے لیے نیکوکار اور پاکیزہ انسانوں کے سپرد کیا جائے، لیکن مولانا لیا جائے' اور نفاذ اسلام کے لیے نیکوکار اور پاکیزہ انسانوں کے سپرد کیا جائے، لیکن مولانا اپنی عبارت سے ''دونودان کی عبارت سے ''دمفکر قرآن' صاحب کو'' فاشٹ عزائم'' کی ہوآتی ہے، اور خودان کی مودود دی کی عبارت ، مطالبہ وین، نقاضائے اسلام اور مطلوب ومقصودِ مومن قرار پاتی ہے۔ دوہرے معیار کی ان دونوں مثالوں کے بعد، اب تیسری اور پھراس کے بعد، بقیدمثالیں ملاحظہ فرما ہے۔

## دوہرے معیار کی تیسری مثال:

1900ء میں، بلوچستان کے سی غیر معروف رسالہ میں ایک اشتہار شائع ہوا تھا۔ اس سے طلوع اسلام نے جو نتیجہ ذکالا ،اور جو پھھاس پر تبعرہ کیا، وہ اُس کے الفاظ میں ملاحظ فرما ہے ،طلوع اسلام''نیافرقہ'' کے زیرعنوان ککھتا ہے:

"رشته مطلوب ب" كزير عنوان، جواشتهارات شائع موت بين، ان بين آپ فران شم كالفاظ ديكھي مول كر، كر" سي مسلمان كور جي دى جائے گئ" يا" دخفي المد مب كور جي دى جائے گئ" اب يوفرقه پرتى ايك قدم اور آ كر برده گئ ب، چنانچه جماعت كر جمان قاصد (كوئش) كى ١٥ مارچ ١٩٥٥ مى اشاعت ميں ايك اشتهارشائع مواب جس ميں كھا ہے:

''میرے لڑے کے لیے رشتے کی ضرورت ہے،لڑکی پابند صوم وصلوٰۃ ہو،تو م وجہز دغیرہ کی کوئی قیدوشر طنبیں،البتہ جماعت اسلامی سے متعلقہ گھر انے کوتر جے دی جائے گ۔'' جب ان حضرات سے پوچیس گے تو بیہ جواب میں کہیں گے تو بیکہیں گے کہ اس میں محمل ہے کہ رشتہ از دواج میں خیالات کی ہم آ ہنگی نہایت ضروری ہے، اس میں فرقہ پرسی کی کون می بات ہے؟ '' ..... کین جب یہی دلیل ، مرزائی حضرات ، اپنے اس مسلک کے جواز میں پیش کرتے ہیں کہ غیر احمد یوں سے رشتہ منا کحت جائز نہیں ، تو یہی جماعت اسلامی والے، ان کا غداق اڑاتے ہیں۔''
آپ نے دیکھا کہ یہ جماعت کس طرح قدم بھتم مرزائیت کے پیچھے چلی جارہی ہے، اوردونوں ہی مدی ہیں کہ

### آ و لوگوا بینی نور ضدا یاد کے •

لیکن ہم کہتے ہیں کہ' بیفرقہ پرسی اب ایک قدم نہیں، کئی قدم آگے بڑھ گئی ہے، اور اتنا آگے بڑھ گئی ہے کہ دیو بندی، بریلوی، نی، شیعہ اور اہل حدیث، سب کو پیچھے چھوڑ گئی ہے، اور لطف کی بات یہ ہے کہ اے آگے بڑھانے میں، جس قدر مستعدی، سرگری اور جوش کا مظاہرہ، طلوع اسلام نے کیا ہے، کسی اور نے کا ہے کو کیا ہوگا۔ ملاحظ فرما ہے، طلوع اسلام کے''ضرورت رشتہ''کی نوعیت کے چنداشتہا رات ۔ اور بی بھی ذہن میں رکھیے کہ بیسب کے سب اشتہا رات، ۱۵رمارچ ۱۹۵۵ء کے بعد کے اشتہا رات ہیں:

(۱) .....ایک غریب کیکن شریف خاندان کی اظاره سالد بیٹی کے لیے، جو گھر پلوذ مه داریوں کے پورا کرنے کی اہل، اور قرآن کریم کی سادہ تعلیم سے بہرہ ورہے، ایسے رشتہ کی ضرورت ہے جو قرآنی تعلیمات کا پابند ہو۔ جہیز وغیرہ کی کوئی شرط نہیں۔ ۹ (۲) .....ایک برسر روزگار، خوش اخلاق، اور کوار بنو جوان کے لیے، ایک رفیقۂ حیات کی ضرورت ہے ان کی عمر تقریباً ۵۳ سال اور ما ہوار آمدنی دوصدرو ہے۔ رشتہ کے لیے ذات پات، اعلی تعلیم یا جہیز کی کوئی قیر نہیں البتہ لڑکی کاقر آنی فکو کا حال ہونا ضروری ہے۔ (تفصیلات صیفۂ راز میں رہیں گی۔) ۹

<sup>·</sup> و طلوع اسلام ، ابريل · اسواء بصفي ١٢

طلوع اسلام، ۲۲ رمار ۱۹۵۵ و مفید ا

طلوع اسلام ، دیمبر۱۹۲۲ و صفحیه ۵

#### www.KitaboSunnat.com

#### MA

(۳) .....قرآنی تعلیمات سے دلی وابستگی رکھتے ہوئے، طبعًا بیچ ہتا ہوں کہ اپنی لڑکی کا رشتہ قرآنی احباب کے حلقہ میں کروں تا کہ اسے شرف انسانیت نصیب ہو، اور وہ محض غلام بن کر ندرہ جائے، لڑکی ان پڑھ ہے اور میں خوداس قدر غریب کہ جہیز وغیرہ رسوم کے اخراجات کا متحل نہیں ہوسکتا۔ •

(٣) ....قرآنی فکر سے وابسگی کی بنا پر، اسی صلقہ احباب سے مجھے اپنی دو عزیز بچیوں (عمر ١٦) کا سال ) کے لیے دشتہ در کار ہے، مالی بے چارگی کی وجہ سے، ان بچیوں کو زیادہ تعلیم نہیں دلا سکا۔ بڑی لڑکی درجہ سوم تک تعلیم حاصل کر بچکی ہے، اور چھوٹی لڑکی مُل کے امتحان میں ہے۔ •

(۵) .... بین ایک سرکاری المازم ہوں ، اور میرے لیے یہ باعث اطمینان وسرت ہوگا کہ میری عزیزہ بنی ، عر ۲۵ سال ، جومیٹرک تک تعلیم حاصل کر پچک ہے ، اپنے حلقہ فکو کے سی موز وں اور تعلیم یافتہ سلیم بیٹے کی شریک حیات بن سکے۔ ۹ (۲) ..... ایک پنجا بی ڈاکٹر (ایم بی بی ایس) سلیقہ شعار ، بلند خیال ، نا کتورالز کی کے لیے تعلیم یافتہ سلیم الطبع ، قو آنی فکو کے شائق برسر روزگارلڑ کے کے دشتے کی ضرورت ہے ، عروس – ۳۵ سال کے درمیان ۔ ۹ ضرورت ہے ، عروس – ۳۵ سال کے درمیان ۔ ۹

(2) .....ایک بنجابی رینائر ڈاسٹنٹ انجینئر کی سلقہ شعار، بلندخیال (عر۱۰سال)
ایف اے کی طالبہ نا کقدالؤی کے لیے تعلیم یافتہ سلیم الطبع، قو آنی فکو کے شائق
، برسرروزگارلؤ کے (عر۲۵-۳۰سال کے درمیان) کے دشتے کی ضرورت ہے۔

(۸) .....ایک نہایت شریف گھر انے کی سلقہ شعار، نا کقدالؤ کی کے لیے، جو بی
اے کر چکی ہے، ایک تعلیم یافتہ اور فکو قو آنی کے شائق برسرروزگارلؤ کے کے
رشتہ کی ضرورت ہے، عمر۲۵، ۳سال کے درمیان ہو۔ •

4 طلوع اسلام ،جنوري ١٩٦٣ء مفي ١٢

طلوع اسلام بمئ ۱۹۲۳ و بصفحه ۹۲

طلوع اسلام، جنوري ١٩٦٧ء، صفحها ≥

🗗 طلوع اسلام ،اگست ١٩٦٩ء صفحة

یے صرف دس اشتہارات ہیں، ورنہ طلوع اسلام کے صفحات میں بیسیوں ایسے اشتہارات اور بھی موجود ہیں، فرقد کر ویزیت اور دیگر مکا تب فکر کے اشتہارات کے تقابلی مطالعہ سے چند ہاتیں

بالكل كلمركرسامني آجاتي بين \_

اولاً: ..... بیدکت یا حنی المذہب یا جماعت اسلامی کے متعلقہ گھر انے کے رشتہ کو صرف ترجیح وینے کا ذکر ہے، جس کا صاف معنی ہے ہے کہ ان رشتوں کے علاوہ ویگر رشتے بھی قابلی قبول ہیں، کیکن طلوع اسلام کے اشتہاروں میں، ترجیحی اور غیر ترجیحی رشتوں میں کوئی تفریق ہیں گئی، جس کا صاف مطلب ہے کہ طلوع اسلام سے وابستہ افراد، رشتوں کی قبولیت میں قرآنی فکر کے حامل ہونے کی شرط کو ضروری قرار دیتے ہیں، بالکل اُسی طرح، جس طرح مرزائی حضرات بھی قادیا نیوں ہی سے دھئے منا کے کے کوشروری قرار دیتے ہیں۔

قانیا ..... یدکه مطلوب دشتول مین ،اگر خیالات کی ہم آ بنگی کوییش نظر رکھنا، بیمعنی رکھتا ہے کہ 'قدم بقدم مرزائیت کے پیچھے چلا جائے'' ، تو پھر طلوع اسلام ، کی بیروش بنی ، خفی المد بب 
یا جماعت اسلامی کے افراد ہے کہیں آ گے بڑھ کر ہے ..... آخر بید کیا دُ ہرا معیار ہے کہ اگر ایک 
بات ، کوئی اور کہے تو وہ ' مرزائیت کا قدم بفترم انتاع کرنے والا' قرار پائے ..... اوراسی بات کو 
اگر طلوع اسلام کے ..... اورا یک مرتبہ بیس بلکہ دسیوں اور بیمیوں مرتبہ کے ..... تو وہ ایسا قرار شہ 
پائے؟ آخر بیٹویٹ کیوں؟ اور بیدو ہرا معیار کس لیے؟

طلوح اسلام ، فروری ۱۹۵۱ء صفحه ۱۱
 طلوح اسلام ، اگست ۱۹۵۱ء صفحه ۱۲

ثالثاً :..... بید که، جماعت اسلامی سے وابستہ افراد ہوں، یاسنی اور حنی المذہب لوگ ہوں، و و تو قامل ترجیح رشتوں میں ' خیالات کی ہم آ جنگی' کوبطور دلیل پیش کرتے ہیں۔اب سوال میہ ہے کہ کیا وابستگان طلوع اسلام کی بھی یہی دلیل ہے؟ یا کوئی اور؟ اگریہی دلیل ہے تو پھرازروئے انصاف وعدل، جو تھم، طلوع اسلام دوسروں پر عائد کرتا ہے، وہی تھم ،خوداس پر بھی عائد ہوگا۔ کیا طلوع اسلام، اس تقاضاء عدل کو پورا کرنے کے لیے جرأت، ہمت اور جوان مردی ہے کام لینے کے لیے تیار ہے؟ یا اخلاقی نامردی کا مظاہرہ کرے گا؟ لیکن اگر طلوع اسلام ، رشتوں کی قبولیت میں ' خیالات کی ہم آ ہنگی' کےعلاوہ ،کوئی اور دلیل رکھتا ہے تو ہمارا مطالبہ صرف یہ ہے كَدَ: ﴿ هَاتُوا بُرُهَانَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ صَادِقِيْنَ ٥ ﴾

رابعاً:..... تريس طلوع اسلام في بيفتوى رسيد كياكه ..... "جماعت اسلامي قدم بقدم، مرزائیت کے بیچھے چلی جارہی ہے،اور دونوں مدعی ہیں کہ ع

'' آؤ لوگو! سمبیں نورِ خدا یاؤ کے ''

ال فتوائے پر دیز پر قدر نے قصیلی گفتگو کی ضرورت ہے۔ کروخود کیکن الزام دوسرول پر:

· دمفکر قرآن' صاحب کی بیمستقل عادت تھی کہ وہ اپنی غلط حرکات پر پردہ ڈالےر کھنے کے لیے،ان حرکات کا مرتکب اینے مخالفین کو قرار دے کر،ان کے خلاف بھر پور پراپیگنڈہ کیا كرتے تھے۔وہ' كروخود، مگرالزام دوسروں پرلگاؤ'' كى پاليسى اپنائے ہوئے تھے،وہ جھوٹ خود بولا کرتے تھے مگر الزام دوسروں پرلگایا کرتے تھے، وہ قرآن کے نام پرخود باطل پرست تھے، مگر الزام باطل پری این حریفوں پر دھرا کرتے تھے، وہ خود بہتان تراش تھے، گر اس فتیج عادت کو منسوب، دوسرول کی طرف کیا کرتے تھے، وہ خود تضاد گوتھے، گراپی اصلاح کی بجائے، وہ دوسرول کواپیا کہا کرتے تھے۔اب یہاں ویکھئے، کہ کس صراحت اور وضاحت کے ساتھ، وہ، یرا پیکنڈہ کرتے ہوئے لوگوں کے قلوب واذہان میں میہ بات راسخ کیا کرتے تھے کہ ع آؤ لوگوا کہ نیبیں نور خدا یاؤ کے

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اوریہ پراپیگنڈہ بھی بتکر اربسیار، اوراعاوہ واصرار کے ساتھ کیا کرتے تھے کہ نویے خدا کامخزن ومصدر، صرف طلوع اسلام ہی ہے، اور صحیح فکر قرآنی، ماسوا طلوع اسلام کے اور کہیں سے میسر نہیں ۔ ملاحظہ فرمایئے بیاعلانات:.....

- (۱)..... آج نہ صرف پاکستان میں بلکہ تمام عالم اسلامی میں، ادارہ طلوع اسلام، وہ واحدادارہ ہے، جو قر آنی فکر کو عام کرنے کی، اوراس فکر کے مطابق معاشرہ کو تشکیل کرنے کے لیے سوچ رہا ہے اور کام کررہا ہے۔
- (۲)..... آج پاکتان ہی نہیں بلکہ تمام دنیا میں صرف یہی ایک گوشہ ہے جہاں سے شمع قر آنی کی کرنیں بغیر کسی تم کی رنگ آمیزی کے ،اصلی اور حقیق شکل میں فضامیں کھیل رہی ہیں۔ •
- (٣) ..... بادر کھیے، خالص اسلام صرف قرآن کریم کے سرچشمہ سے حاصل کیا جا سکتا ہے، یہ وہ اسلام ہے جسے پیش کرنے کی سعادت، طلوع اسلام کو حاصل ہے۔ • (۱۹) ....سارے ملک میں لے دے کے ایک طلوع اسلام کی آواز تھی (اور ہے)
- ر ۱) .....حار سے ملک یں سے دیے ہے ایک موں اسمام میں اوار می دراتھی۔ جو صحرامیں کھوئے ہوئے ،اس کارواں کے منتشر افراد کے لیے بانگ دراتھی۔ ●
- (۵) .....اس دفت، ملک جن ہنگامی حالات سے دو پار ہے ، ان میں قوم کی راہنمائی کی اشد ضرورت ہے، اور بیراہنمائی اسے طلوع اسلام کے سوا، اور کہیں ہے نہیں مل رہی۔

مرزائی حضرات کہتے ہیں کہ ختم نبوت کے عقیدہ کی بنا پرمسلمانوں نے وحی ُ خداوندی کا جو دروازہ، تیرہ سوسال سے بند کررکھا تھا،اسے مرزاغلام احمد قادیانی نے کھول ڈالا ہے،البذا ع

آؤ لوگو! کہ لیبیں نور خدا پاؤ گے

اوران کے قدم بقدم چلتے ہوئے ، وابستگان طلوع اسلام کا بھی یبی اعلان ہے کہ حضور اکرم ﷺ کے بعد ،قرآن کی آواز بالکل فتم ہو چکی تھی۔اب تیرہ چودہ صدیوں کے بعد پہلی

- 🐠 طلوع اسلام، مارچ ۱۹۵۳ء صفحہ ۵
  - طلوع اسلام، نومبر ۱۹۲۷ء صفحه ۵۳
  - طلوع اسلام، جنوري ١٩٤١ء ، صفحه ٢٥

- طلوع اسلام ، دیمبر۱۹۵۲ و صفحه ۵
- 😝 طلوع اسلام ، اکتوبرا ۱۹۷ء صفحه ۵

### PPI

مرتبه يآ واز ، طلوع اسلام في بلندى ب- البذان آولوكوا كه يبيل نورخدا پاؤك - اس حقيقت كيم عاص من الله عنه الله على الله عنه الله ع

(۱) .... اس سرز مین سے تیرہ سوسال کے بعد، پہلی بارقر آن کی آ واز اکھی ہے، اور قدرت کو یہ منظور ہے کہ تیرہ سوسال کے بعد، پھر قر آنی نظام ، اپنی مملی شکل میں سامنے آ جائے۔ •

(۲) ....صدراول کے بعد، ہاری تاریخ میں یہ پہلاموقع ہے کہ قرآنی نظام کی آواز بلندہور ہی ہے۔

الغرض، يتمام اقتباسات، ال امريشا مدعدل بين كه "آ وُلوگو! يبين نويخدايا و ك-"كي صدابلند کرنے میں، پرویزیت اور مرزائیت دونوں ہم آ ہنگ بھی ہیں، ہم قدم بھی اور نتیجہ ومقصد كاعتبار سے دونوں باہم متفق بھى ہیں، كيونكه دونوں بيچاہتے ہیں كه لوگوں كومحررسول الله والتي الله کی اطاعت سے پھیر کر، انہیں ، مرزاصاحب اور پرویز صاحب کامطیع فرمان بنایا جائے۔ادل الذكر، نبوت زا كفه كي آثر مين بيكام كرتا ب، اور ثاني الذكر، قر آن كا نام لي كزلوگون كوايتي آراء و تعبيرات كاليروكار بنانا جابتا بـ بهرحال، تشابهت قلوبهم كرشته مين سلك، دونون میں جو وجو ومماثلت پائی جاتی ہیں، انہیں ایک مقام پر ، مولا تامود ودی نے خوب واضح فرمایا ہے: ''جس طرح مرزائی حضرات،ایک جعلی نبی کی نبوت کو ثابت کرنے کے لیے،رسول الله والسيكية كو درميان ميل لات بين ، اى طرح مكرين حديث ، رسول كرتے ہيں۔جس طرح مرزائيوں نے تمام امت كے متفقہ عقيدہ ختم نبوت كے خلاف، ایک نی نبوت کا فتنه کھڑا کیا ، ای طرح منکر بن حدیث نے سنت کی آئینی حیثیت کوچینج کر کے ایک دوسرا خطرناک فتنہ کھڑا کر دیا، حالانکہ خلفاء راشدین کے عبدے لے کرآج تک تمام دنیا کے مسلمان ، ہرزمانے میں ،اس بات برشفق

طلوع اسلام، نومبر ۱۹۵۳ء صفحه ۱۱

طلوع اسلام، جون ۲۹ ۱۹ معفیه ۸۷

رہے ہیں کہ قرآن کے بعد، سنت دوسرا ماخذ قانون ہے، خی کہ غیر سلم ماہرین قانون ہی بالا تفاق اس کوتسلیم کرتے ہیں۔ جس طرح مرزائی ختم نبوت کی غلط تاویل کرکے، ایک نیا نبی سامنے لے آتے ہیں، ای طرح منزائی ختم نبوت کی غلط سنت کی غلط تعبیر کر کے بیراستہ نکالتے ہیں کہرسول اللہ طفی آئی کی ساری ہدایات و تعلیمات کا دفتر کپیٹ کرر کھ دیا جائے اور کسی مرکز ملت کو ہرز مائے میں وہی حیثیت حاصل ہوتی رہے، جورسول اللہ طفی آئی کی حاصل تھی۔ مرزائی اپنے نبی کی نبوت کا راستہ صاف کرنے کے لیے، ذات رسول میں نقص نکالتے ہیں، اور منکر بن حدیث، اپنے مرکز ملت کے لیے راستہ بنانے کی خاطر، سنت رسول اللہ مشیر آئی کی عرب چینی کرتے ہیں۔ "

حقیقت بہ ہے کہ وابیتگانِ طلوعِ اسلام، اپنی اس مماثلت کو، جووہ مرزائیوں ہے رہ بیں، چھپانے کے لیے الٹابہ پراپیگنڈہ کرتے ہیں کہ جماعت اسلامی قدم بفقهم مرزائیت کے نقش قدم پرچل رہی ہے۔

# دوهر معيار كاايك اور بهلو:

یہاں دیوبندی، بریلوی، اہل حدیث، اور اہل تشیع، سب کے سب اپنی دعوت پیش کررہ ہیں اور یہی بچھ کر پیش کررہ ہیں کہ ان میں سے ہرایک کی دعوت دعوت ہیں ہے۔ اور خود مشکر بن حدیث بھی، اور مرزائی حضرات بھی (جو بالا تفاق کا فراور دائر ہ اسلام سے خارج ہیں) اپنی دعوت کو مدیث بھی، اور مرزائی حضرات بھی کررہ ہیں، لیکن طلوع اسلام، عدل وانصاف کا دامن ترک کرتے ہوئے بھی اور اس کے ساتھ دو ہرے معیار کوسا منے رکھتے ہوئے بھی، نشانہ صرف جماعت اسلامی کو بی بناتا ہے کہ وہ مرزائیت کے پیچھے چلی جارتی ہے۔ اگر طلوع اسلام بیس عدل وانصاف کا شائر بھی ہوتا تو وہ اپنے فتو کی کو بے لاگ انداز میں، سب پر، ختی کہ خودا پیخ آپ پر بھی عائد کرتا۔ لیکن وہ سب سے صرف نظر کرتے ہوئے، صرف جماعت اسلامی کو بی این طرح مور والزام لیکن وہ سب سے صرف نظر کرتے ہوئے، صرف جماعت اسلامی کو بی این طرح مور والزام

<sup>🐧</sup> ترجمان القرآن بتمبر ۱۹۲۱ و مفحد ۱۵۲

قرار دیتا ہے کہ بیلوگ اپنی دعوت کومرزائی حضرات کی طرح دعوت حق قرار دیتے ہیں، حالانکہ خود علامی اسلام بھی اپنی دعوت کو، دعوت باطل سمجھ کر پیش نہیں کر رہا ہے، بلکہ دعوت حق جانتے ہوئے ہی پیش کر رہا ہے۔ آخر بید دوہرا معیار کیوں؟ کہ آپ اپنی دعوت کو، دعوت حق قرار دیں تو مرزائیوں کے مشابہ مرائیوں سے مماثلت پیدائییں ہوتی ،کیکن جماعت اسلامی ایسا کر بے تو وہ مرزائیوں کے مشابہ قرار مائے؟

## آ مدم برسرمطلب

الغرض، بحث به به بورای تھی کے طلوع اسلام اور جناب "مفکر قرآن" صاحب کے ہاں دوہر ب معیار ہیں، ایک اپنے لیے اور دوسرا اپنے خالفین کے لیے۔ رشتہ کمنا کوت میں جیسی شرط جماعت سلامی کے افراد لگاتے ہیں، بالکل ولیم، بی شرط، بلکہ اس سے بھی شدید شرط بطلوع اسلام عائد کرتا ہے لیکن اس شرط کی بنا پر جوفتو کی جماعت پرعائد کیا جاتا ہے، اسے طلوع اسلام اور "مفکر قرآن" نود پی ذات پر چیپال کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں، حالانکہ انصاف کا نقاضا یہی ہے کہ دونوں" مجرموں بی ذات پر چیپال کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں، حالانکہ انصاف کا نقاضا یہی ہے کہ دونوں" ایک سے دکام ہی عائد کے جائیں۔ لیکن طلوع اسلام اور "مفکر قرآن" صاحب، عدل و انصاف کے اس دکام ہی عائد کے جائیں۔ لیک نظر میں بیٹ کا ساسیا نافتو کی "رسید کرتے ہیں۔

جھوٹ، کذب، دروغ گوئی اور بے سرو پالزام تراشی، جناب''مفکر قر آن'' کامتمرر دیہ تما۔ ان کی زبان وقلم سے جھوٹ، بے ساختہ نکل جایا کرتا تھا۔ طلوع اسلام کی اس عبارت کو محکرار کی کوفت کے باوجود) دوبارہ پڑھنے کی زحمت فرمایئے:

"جب آپ ان حضرات سے پوچیس کے، تو یہ جواب میں کہیں گے" یہ تھیک ہے رشع از دواج میں خیالات کی ہم آ جنگی، نہایت ضروری ہے، اس میں فرقہ بندی کی کون می بات ہے؟" لیکن یہی دلیل، جب مرزائی حضرات اپنے مسلک کے جواز میں پیش کرتے ہیں کہ غیراحمہ یول سے رشع منا کحت جائز نہیں، تو یہی جماعت اسلامی والے ان کا خداق اڑاتے ہیں۔"•

<sup>·</sup> طلوع اسلام ، ۲۲ رماری ۱۹۵۵ ، صفحه ۱۷

کیا جماعت اسلام سے وابستہ کمی شخص کی کوئی الی تحریر پیش کی جاسکتی ہے جس میں قادیانیوں کا اس بنا پر نداق اڑا یا گیا ہو، کہ وہ غیراحمد یوں سے رشتہ نکاح کوجائز نہیں سجھتے۔ یہ باصل، بے بنیاد اور بے سرو پاالزام ہی نہیں بلکہ بہتان بھی ہے جے حیاسے عاری ہو کر گھڑا گیا ہے۔ یخ فرمایا حضرت رسول اکرم مین بین بلکہ بہتان بھی ہے جے خیا ماششت. ))

"بے حیاباش وہر چہ نواہی کن ۔" اس بہتان کے باصل اور بے بنیا دہونے کی واضح دلیل یہ ہے کہ جماعتِ اسلامی کے سربر آ وردہ قائدین ہوں یا عام ادا کین و مشقین ، سب کے سب قادیانیوں کو کا فراور خارج از اسلام قرار دیتے ہیں، اور اس بنا پر ندان سے دھئے منا کوت کو جائز جائے ہیں۔ تجھتے ہیں اور نہ بی مسلمانوں کے قبرستانوں میں ان کی اموات کو فن کرنے کو جائز جائے ہیں۔ کا فرقر ارپا جانے کے بعد، اگر قادیانی حضرات، اپنے ہی صلقے ہیں رشیۂ منا کوت کو محدود دم محصور کر فرالے ہیں تو بیتو عین اہلی ایمان کی خواہش کے مطابق ہے، پھر ایسا کرنے پر ان کا فداق اڑا نا گیسے اور کیوں کر؟

# دوہرےمعیار کی چوتھی مثال:

متحدہ ہندوستان میں مسلم لیگ، جب مسلم نیشنزم کی راہ چلتے ہوئے (نہ کہ اسلامی نصب العین کی راہ چلتے ہوئے) ہرا س شخص کو جو مسلم گھرانوں میں پیدا ہوا تھا، مسلم لیگ میں شامل ہونے کی دعوت دے رہی تھی ادر ہیے ہہدرہ کتھی کہ اس کے قائدین، اگر چہ ناوا قف اسلام ہیں لیکن مجوزہ پاکستان میں وہ اسلامی ریاست متشکل کردیں گے، تو اس وقت، مولا نامودودی ، دو پہلوؤں سے مسلم لیگ کے موقف پر تنقید کررہے تھے۔ ایک ہیے کہ جن مسلم انوں کی بھیڑکو اکٹھا کر کے مجوزہ پاکستان میں مملکت اسلام ہی کی تشکیل میش نظر ہے، وہ شعور اسلام سے ناوا تف ہونے کے باعث، کسی اور کام کے ہوں تو ہوں، لیکن اسلای ریاست کی تفکیل کے لیے قطعی بے کار بیں۔ دوسرے ہی کہ، جن لوگوں کی قیادت میں ہی ہجوم مسلمین اکٹھا ہورہا ہے، اگر خودان کی اپنی میں۔ دوسرے ہی کہ، جن لوگوں کی قیادت میں ہی ہجوم مسلمین اکٹھا ہورہا ہے، اگر خودان کی اپنی سیرت و کردار میں اسلام موجود نہیں ، اور ان کے اپنے چھونٹ کے وجود پر دین نافذ نہیں ہے، سیرت و کردار میں اسلام موجود نہیں ، اور ان کے اپنے چھونٹ کے وجود پر دین نافذ نہیں ہے، سیرت و کردار میں اسلام موجود نہیں ، اور ان کے اپنے جھونٹ کے وجود پر دین نافذ نہیں ہے، تو ان سے بہتو قع رکھنا کہ ہزاروں بلکہ لاکھوں مربع میل پر تھیلے ہوئے پاکستان میں اسلامی نظام

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### TYY

نافذ کردیں گے، بوی خام خیالی ہے۔

جہاں تک مسلمانانِ ہندگی واقعی دین حالت کے (پہلے) پہلوکاتعلق ہے،اسے مندرجدذیل اقتباسات میں بالنفصیل بیان کرتے ہوئے مولانامودودیؓ نے جو پھی کھاتھا، اُسے طلوع اسلام، یوں پیش کرتا ہے:

(1)..... بیانبو عظیم،جس کومسلمان قوم کہا جاتا ہے،اس کا حال بیہ کہاس کے ٩٩٩ في ہزار افراد، نداسلام كاعلم ركھتے ہيں، ندق ادر باطل كى تميز سے آشا ہيں، ند ان کا اخلاقی نظر اوروینی رویداسلام کے مطابق تبدیل ہواہے۔ باپ سے بیٹے، اور بیٹے سے یوتے کوبس مسلمان کا نام ملتا چلاآ رہا ہے اس لیے بیمسلمان ہیں، نہ انہوں نے حق کوحق جان کر قبول کیا ہے، نہ باطل کو باطل جان کراہے ترک کیا ہے، ان کی کثرت رائے کے ہاتھ میں باگیں دے کر اگر کوئی شخص بیامیدر کھتا ہے کہ گاڑی اسلام کے رائے پر چلے گی ، تواس کی خوش فہمی قابل داد ہے ....ایک قوم کے تمام افراد کومحض اس وجدہ سے کہوہ نسلاً مسلمان ہیں، حقیقی معنی میں مسلمان فرض کر لینا، اور بیامیدر کھنا کہ ان کے اجتماع سے جو کام بھی ہوگا، اسلامی اصول ہی بر ہوگا، مہلی اور بنیا دی غلطی ہے۔ (مسلمان اور موجودہ سیاس کشکش، حصہ سوم صفحہ ۱۳) 🌣 قبل اس کے کہ اس شمن میں سید مودودیؓ کے اگلے اقتباسات پیش کئے جا کمیں ، بیرواضح کرنا ضروری ہے کہ اس افتتاب میں ' دمفکر قرآن' صاحب نے دوخیانتوں کا ارتکاب کیا ہے۔ اولاً يدكنقطول يمشمل ويش عقبل والى عبارت، اصل كتاب مين بعد مين عاور بعدوالى عبارت پہلے ہے، کیکن نامعلوم' 'مفکر قرآن' نے کس' ' نظریۂ ضرورت' کے تحت ، تقدیم و تاخیر کے ذریعہ تبدیلی کی ہے، ٹانیا یہ کہ ڈیش (جو مشتل بر نقاط ہے) سے بیتا تر دیا ہے کہ یہاں کوئی عبارت ہے، جے حذف کردیا گیا ہے، حالانکہ اصل ماخذ میں ایس کوئی تحریز نہیں ہے۔ (٢) ..... يبال جس قوم كا نام مسلمان ہے وہ ہرفتم كے رطب و يابس لوگوں سے

<sup>•</sup> طلوع اسلام، دسمبر۲ ۱۹۷ء صفحه ۲۳

تجری ہوئی ہے، کیریکٹر کے اعتبارے جتنے ٹائپ کافرقو موں میں پائے جاتے ہیں، استے ہیں، استے ہیں، استے ہیں، استے ہیں، استے ہیں، استی ہی اس قوم میں بھی موجود ہیں۔ (مسلمان اور موجودہ سیای سیکھٹل، حصہ موم ہور وی میں (۳) .....ان وجوہ سے وہ عظیم الشان تعداد، جوہم کومر دم شاری کے رجٹروں میں نظر آتی ہے، اسلامی اغراض کے لیے، قریب قریب بالکل بے کار ہو چکی ہے، اس تعداد کے جرو سے پر اگر کچھ کیا جائے گا، تو سخت ما یوی سے دو چار ہونا پڑے گا۔ تعداد کے جرو سے پر اگر کچھ کیا جائے گا، تو سخت ما یوی سے دو چار ہونا پڑے گا۔ (مسلمان اور موجودہ سیاتی کھٹش، حصہ موم ہونے ۵۲)

(مسلمان اورموجودہ سیاسی حماش، حصروم صفحہ ۱۹) استاگر آپ اس میں آپ کو بھانت بھانت کامسلمان نظر آئے گا، مسلمان کی اتی شمیں ملیس گی، کہ آپ شارند کرسکیں گے۔

بھانت کامسلمان نظر آئے گا، مسلمان کی اتی شمیں ملیس گی، کہ آپ شارند کرسکیں گے۔

بیل، اوران میں سے ہرائیک'' چڑیا' ہے۔ (مسلمان اور سیاسی فکش، حصروم، ۳۱) ہی

(۵) سساسلام کوتا نے کی ان ٹر انوں کا سکہ مطلوب نہیں، جن پراشر فی کا میچہدلگایا

گیا ہو، وہ سکہ کے نقوش د کھنے سے پہلے بددریافت کرتا ہے کہ ان نقوش کے ینچ

ظامی سونے کا جو ہر بھی ہے یا نہیں۔ ایسا ایک سکہ ان جعلی انٹر فیوں کے ڈھیر سے،

اس کے نزد کیک زیادہ قیمتی ہے۔ (مسلمان اورموجودہ سیاسی فکش ،حصر موسی کے ڈھیر سے،

لیا کہنان بننے کے بعد، ان عبارتوں اور ان جیسی دوسری عبارتوں کو ''مفکر قرآن'' نے خوب

غرب Exploit کیا ، اورمولا نا مودودی کے خلاف، انہیں معائدانہ پرا پیگنڈہ کے لیا س

تھا، چنانچہ پاکتان بن جانے کے بعد،''مفکر قرآن' صاحب، ان اقتباسات کو پیش کر کے ، لوگوں کومولا نامودودیؒ سے متفرکرنے کے لیے ،کبھی بیکہا کرتے تھے کہ ہندوستان میں وہ پاکتان کے مخالف تھے،اوراُس زمانے کی تاریخ سے واقف لوگ، جانتے ہیں کہ

'' مودودی صاحب نے اس مخالفت میں کس قد رشدت برتی تھی اور جدا گانہ قوم

<sup>🙃 ، 🙃</sup> طلوع اسلام ، ديمبر ٢ ١٩٤ وصفحه ٣٨

بنے والے مسلمانوں اور ان کے ' قائد' کو کس قدرگالیاں دی تھیں۔' کہ جب کوئی فخض کسی کے خلاف اپنے دل ود ماغ میں حسد و کینا اور بخض وعناد کا نہ ہر جبر لے ، تو اسے اپنے مخالف کی ہر دلیل ، تذکیل محسوس ہوتی ہے ، اور ہر تنقید ، چوٹ دکھائی دیتی ہے ، اور ہر نمی محت و فہمائش ، اُس کے ہاں طنز و تعریض بن جاتی مدل اختلاف ، مخالفت نظر آتا ہے ، اور ہر نصیحت و فہمائش ، اُس کے ہاں طنز و تعریض بن جاتی ہے ۔ یقینا مولانا مودودیؓ نے مسلم لیگ ہے اختلاف کیا تھا ، اور دلائل و برا بین اور عقل سلیم کی جب حیث کے ساتھ کیا تھا ، اسے مخالفت یا گالیاں قرار دینا ، محض خبث باطن کا اظہار ہے ، بالخصوص جبکہ وہ خود بھی تقسیم ہند کی تقسیم ہند کی تقسیم ہند کی تقسیم ہند کی تھے ، اور ساتھ ، بی اسلامی حکومت کے بار سے میں اپنا یے تقید ہ تھی بیان کر چکے تھے ، اور ساتھ ، بی اسلامی حکومت کے بار سے میں اپنا یے تقید ہ تھی بیان کر چکے تھے ، اور ساتھ ، بی اسلامی حکومت کے بار سے میں اپنا یے تقید ہ تھی بیان کر چکے تھے :

'' مجھے تو یہاں اگرایک مربع میل کارقبہ بھی ایسائل جائے جس میں انسان پرخدا کے سواکسی کی حاکمیت نہ ہوتو میں اس کے ایک ذرۂ خاک کوتمام ہندوستان سے زیادہ فیتی سمجھوں گا۔''•

الغرض ، بھی ان عبارات کی بنا پر،''مفکر قر آن'' بیہ کہہ کر لوگوں کے دلوں میں مولانا مودودیؒ کے خلاف زہر کھرا کرتے تھے کہ وہ متحدہ ہندوستان میں:

''نہیں مسلم قوم کے افراز نہیں سمجھتے تھے۔''

حالاں کہ مولا نامودودیؓ کی' دمسلم قوم پرستی'' کے مسلک پر تنقید ہی اس امر کی دلیل ہے کہ وہ آنہیں مسلمان سجھتے ہوئے ہی ،مسلم نیشنلزم کی راہ سے ہٹا کر آنہیں اسلامی نصب العین کی راہ پر لا ناجا ہتے تھے۔

اور بھی ،مولانا مودودیؓ کی اس مرلل تقید کو عام مسلمانوں اور ان کے زعماء کو گالیاں ،اور بھی پوری مسلم لیگ کو گالیاں قرارو ہے کر ، بیاں پرا پیگنڈہ کیا کرتے تھے:

"مودودی صاحب بھی تحریک پاکستان کے دوران مسلم لیگ کی ہر کامیا لی پرای قتم

طلوع اسلام، جون ١٩٢٧ء صفحه ٢٩٠٠٥

<sup>🙃</sup> مسلمان اورموجوده سياس كتكش ، حصرسوم ، صفحه ك 👴 طلوع اسلام ، جون ١٩٦٧ء مسفحه ٧

## کی گالیاں دیا کرتے تھے۔" •

اور بھی ہے کہہ کر، لوگوں کومولا نامودودیؒ کے خلاف مشتعل کیا کرتے تھے کہ قیام پاکستان سے قبل: ''وہ ان مسلمانوں کو نامسلمان ہی نہیں بلکہ جانور کہتے تھے۔''

یقاد دمفکر قرآن صاحب کا مولانا مؤدودی کے خلاف معاندانداورز ہر ملے با پیگنڈ کے کا انداز، جےدہ پاکتان میں ساری زندگی اختیار کے رہے، لیکن آگر کسی اور نے مودودی صاحب کے الفاظ ہے کہیں زیادہ تنگین الفاظ میں، امت مسلمہ کی حالت کو بیان کیا، تواسے دمفکر قرآن ' صاحب نے عدل وانصاف کو بالائے طاق رکھتے ہوئے، اور اپنے دُہرے معیار کی پالیسی کو اپناتے ہوئے صرف اس لیے نظر انداز کر دیا ہے، کہ وہ مخص ان کے نزدیک مولانا موددوی کی طرح مینوض نہیں تھا، بلکہ مروح ومحبوب شخص تھا، مثلاً علامہ اقبال نے بھی مسلمانوں کی بالکل وہی حالت بیان کی جومولانا مودودی نے قلم بندی تھی۔

سيدمودوديُّ اورعلامها قبالُّ اورحالت مسلمين:

یباں بیہ بات زبن نشین وتنی چاہئے کہ ۱۹۳۷ء تا ۱۹۳۱ء، مسلمانوں کی جو حالت مولانا مود ووکیؓ نے بیان کی تھی، بالکل وہی کیفیت، اس سے تھوڑی دیر پہلے، علامہ اقبالؓ بیان کر چکے تھے۔ چنانچہ ان کا جملہ کلام (خواہ وہ اردو میں ہویا فارس میں) اس حقیقت پرشاہد ہے، جبیبا کہ مندرجہ ذیل حوالوں سے ظاہر ہے:

وہ اپنی کتاب'' پس چہ باید کرداے اقوام شرق''میں جو پچھ فرما چکے تھاسے پرویز صاحب ہی کی بیان کردہ تشریحات میں ملاحظہ فرمائے۔

طلوع اسلام ، اكتوبر ۱۹۸۵ ، صفحة الما

طلوع اسلام ، جنورى ا ١٩٤ ء ، صفحة ٢٦

ایک بھی مسلمان اییانہیں ہوا، جواس نظر میکی صداقت عملاً دنیا کے سامنے پیش کرتا۔ • آگے چل کر، مندرجہ ذیل اشعارِ اقبال کی تشریح بایں الفاظ کی گئی ہے:

فاری کلام کے بعد،ان کے چنداروواشعار بھی ملاحظ فرمالیجے، جن میں وہ مسلمانوں کی وہی حالت بیان کرتے ہیں، جسے بیان کرنے کا'' جرم'' ، مولا نامودودیؒ سے سرز دہوا، بلکہ علامہ اقبالؒ نے تو مسلمانوں کو، جانور تو رہے ایک طرف ، نباتات بھی نہیں، بلکہ جمادات کی بھی، سب سے بلکی اور حقیر چیز قر اردیا۔

بچھی عشق کی آگ اندھیر ہے سلماں نہیں راکھ کا ڈھیر ہے حرم پاک بھی ، اللہ بھی ، قرآن بھی ایک ۔ حرم پاک بھی ، اللہ بھی ، قرآن بھی ایک ۔ پچھ بوی بات تھی ، ہوتے جو مسلمان بھی ایک

فرقہ بندی ہے کہیں ، اور کہیں ذاتیں ہیں کیا زمانے میں پنینے کی، یہی باتیں ہیں؟

طلوع اسلام ، تى ١٩٦٢ء ، صلى ٢١

اللوع اسلام بمني ١٩٢٣ء م في ٢٢

وضع میں تم ہو نصاریٰ ، تو تدن میں ہنود یہ مسلماں ہیں جنہیں دیکھ کے شرمائیں یہود

یوں تو سید بھی ہو، مرزا بھی ہو، افغان بھی ہو تم سبھی کچھ ہو، بتاؤ تو مسلمان بھی ہو؟

اورایک مقام پرتو، علامہ اقبال نے مومن وکا فر، سبکو، ایک ہی پلڑے میں رکھتے ہوئے، یہاں تک فرمادیا کہ: 6

یہ حیرے مومن و کافر تمام زناری روگئی استِ مسلمہ اور ملت اسلامید کی قیاوت، تواس کے متعلق، اشعارا قبال کی تشریح کرتے ہوئے، پرویز صاحب لکھتے ہیں:

داغم از رسوائی ایس کارواں در امیرِ او نه دیدم نورِ حال کاروانِ ملت کی زبول حالی اورخواری کو کی کرمیراسید داغ دار ہوجا تا ہے، ان کے لیڈروں میں مجھے وہ نوروکھائی نہیں دیتا جس سے انسان کی زندگی جگمگااشتی ہے۔''
تن پرست و جاہ مست و کم نگه اندرونش بے نصیب از لا الله سے ہروقت اپنے مفاو کی سوچتے ہیں، اگریز کے ہاں سے جاہ ومنصب حاصل کرنا، ان کی زندگی کا منتہا ہے، اس قدر تنگ نظر واقع ہوئے ہیں کہ قوم کے منتقبل کے متعلق بھی نہیں سوچتے، بظاہر بی قوم کے بوے خیرخواہ اور سے مسلمان بنتے ہیں کیکن ان کے ول میں ایمان کی رتی نہیں ہے۔

در حرم زاد و کلیسا را مرید پردهٔ ناموس مارا بر درید دو مسلمانوں کے گھر میں پیدا ہوئے ہیں اور انگریزوں کے مرید ہو چکے ہیں۔ انہوں نے ملت اسلام یک عزت وآبر وکوفاک میں ملاویا ہے۔''

دامنِ او را گرفتن ابلهی است سینهٔ او از دلِ روشن تهی است ایسان کے سینے میں دلِ زنده موجود بی نہیں۔

طلوع اسلام، مئى ١٩٢٣ء، صفحه ٢٠

ہرانسان پندآ دمی ہے موں کرے گا کہ مولانا مودودی اُور علامہ اقبال نے ، انحطاط و زوال کے اعتبار ہے ، امت مسلمہ کی ایک ہی حالت بیان کی ہے ، بلکہ علامہ موصوف کی بیان کردہ حالت ، مولانا مودودی کی تحریر کردہ کیفیت ہے کہیں زیادہ علین ، خستہ اور ابتر ہے ، لیکن اس کے باوجود ، علامہ اقبال تو پرویز صاحب کی نظر میں ممدوح دمحود فرد سے لیکن سید مودودی ، مبغوض و مغضوب ۔ وراصل ، پرویز صاحب ، ہوس شہرت میں بری طرح جتلا تھے۔ وہ ، اقبال اور مودودی کی بین الاقوامی شہرت کی ہستیوں میں ہے ، ایک سے مثبت اور دوسری سے منفی تعلق رکھنے کو ، حصول شہرت کا ذریعہ گردانے تھے۔ چنانچے علامہ اقبال کی مدح سرائی میں ، بنیا دی محرک بیتھا کہ بھاری کلڑی کے ساتھ ، حقیر وزن کا کیل بھی تیر نے لگ جائے ، ادر مولانا مودودی کی عیب کہ بھاری کلڑی کے دریعہ وہ یہ جھتے تھے ، کہ اور پھی نیس ، تو چھپکلی کم از کم ، بلند بام تو ہو ہی جائے گی۔

# طلوع اسلام اورمسلمان مند:

### rpop

کو،''گالیاں قرار دینا''،اور وہ بھی ،تمام مسلمانان ہند کے لیے، پوری مسلم لیگ کے لیے،اور زماءلیگ کے لیے، کیامحض گھٹیا درجے کا صحافیانہ تھکنڈ ونہیں ہے؟

یہاں پھر ہمارے سامنے دمفکر قرآن 'صاحب کا دُہرے معیار کا اصول آجاتا ہے ، مولانا مودودی ، مسلمانان ہند کی واقعی اخلاقی اور دینی حالت بیان کریں ، تو ارشاو ہوتا ہے کہ .....اُس وقت یہ پچھ کہنے کا موقع کون ساتھا؟ اور اس کی ضرورت کیا ؟ .....لیکن ٹھیک اسی دور میں (علامہ اقبال ؒ کے علاوہ) خود طلوع اسلام بھی اہل اسلام کی الیی ہی حالت بیان کر رہا تھا۔ ملاحظہ فرمائے ، چندا قتباسات:

(۱) ..... مندوستان میں مسلمان، جس حالت میں آج ہے، وہ صرف نام کامسلمان

0\_\_

(۲) .....دنیا میں نظام، اعتدال پراس وقت ہوگا جب دنیا قرآنی ضابطہ کے مطابق زندگی بسر کرے گانام فساد، اوراس کا نتیجہ وہ جہنم زندگی بسر کرے گانام فساد، اوراس کا نتیجہ وہ جہنم ہے، جس سے دنیا آج گزررہی ہے، اس جہنمی زندگی میں آج "مسلمان" بھی ای طرح مبتلا ہے، جس طرح "فیرمسلم" ۔ بیہ چیز فی الواقعہ بڑی عجیب معلوم ہوگی۔ لکین اس کی وجہ بالکل ظاہر ہے، قواعین فطرت کی خلاف ورزی" مسلمان" نام رکھانے والے کریں، یا" فیرمسلم"، نتیجہ دونوں کو بھگتنا پڑے گا جھن نام بدل دسینے رکھانے والے کریں، یا" فیرمسلم"، نتیجہ دونوں کو بھگتنا پڑے گا جھن نام بدل دسینے سے بچھنہیں ہوگا۔ سکھیا کو سکھیا سمجھ کو چا شئے یا قند کا مکر وہ نتیجہ، دونوں صورتوں میں

ہلاکت ہوگا۔ 🌣

(٣) ..... آج تمام عالم اسلامی خدا کے ذلت آمیز عذاب میں گرفتار ہے، ملا بیچارے سے قرآن چھنا تو اس کے ساتھ امور عامہ میں تذہر بھی چھن گیا، اس عالمگیر قیامت کا علاج سوچنا تو در کنار، اس ہمہ ہمی کاسمجھ لینا بھی اس کے بس کی بات نہیں، اس نے دنجات' کے لیے نہایت آسان راستہ تلاش کر رکھا ہے، ایک

طلوع اسلام ، دسمبر ۱۹۲۰ ء صفحه ۳۵

خاص وضع قطع کالباس، خاص وضع کی تراش خراش، چند بے ذوق سجد بے کھ بے روح رسوم ومظاہر افظی اتار چڑھا کی مناظرانہ بحشیں، پچھ خواب آ ورانسانے، اندھی تقلید کی لاٹھی، اورعوام کی حالت ۔ یہ ہیں اس غریب کا متاع دنیا اور سرمایہ آ خرت ۔ یہ ارباب شریعت تھے۔ اہل طریقت ان ہے بھی آیک قدم آ کے ہیں۔ وہ زندہ انسانوں کی بجائے مُر ودل کی دنیا ہے اپنادامن باند ھے ہوئے ہیں۔ بھلاسوچے! جس قوم کا رندہ مردول سے مدد کا طالب ہو، اس سے بڑھ کر فریب خور دوقوم بھی دنیا میں ہوسکتی ہے۔ جو دوقوم بھی دنیا میں ہوسکتی ہے۔ جو دو محسوس دنیا" کی تلاش میں بادہ پیائی کر رہا ہو، اس سے بڑھ کر منزل سے دور کوئی اور بھی ہوسکتا ہے! سوچے اور ماتم سیجے اپنی اس حالت پر۔ مسلمان ایک مدت سے انہی خودساختہ خدا کاس کی پرستش میں لگا ہوا ہے، اور اس کا زندہ وی اکندہ وی قیوم خدا اس سے منہ موڑ ہے بیشا ہے بایں ہمہ مسلمان یہ بچھ رہا ہے کہ میں خدا کا سب سے مقرب اور برگزیدہ ہوں۔ دنیا ساری جہنم میں چلی جائے گی ، اور میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جائی گا۔ " عی میں خدا کا سب سے مقرب اور برگزیدہ ہوں۔ دنیا ساری جہنم میں چلی جائے گی ، اور میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جائی گا۔ " عی میں خدا کا سب سے مقرب اور برگزیدہ ہوں۔ دنیا ساری جہنم میں چلی جائے گی ، اور میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " عی میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " عی میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " عی میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " عی میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " 🌪 ۔ جس خدا کا سب سے مقرب اور برگزیدہ ہوں۔ دنیا ساری جہنم میں چلی جائے گی ، اور میں جنت کا واصد ما لک قرار دیا جاؤں گا۔ " 🌪 ۔ ۔ جو سور کی میں جنت کا واصد میں کر دور کوئی گا۔ " گا

اُس وفت مسلمان اورامت مسلمه کی بیرحالت، جوخو وطلوع اسلام نے بیان کی تھی ، اورسید مودود پی کی بیان کردہ حالت میں آخر کیا جو ہری فرق ہے؟ کیا اس دینی حالت اور اس اخلاقی طرز عمل کے ساتھ واقعی مجوزہ پاکستان میں حکومت اللہ یہ قائم ہو سکتی تھی؟ یا اب ہو سکتی ہے؟

پھر کیاستم ظریفی ہے کہ ان نام نہاہ مسلمانوں کی حالت، اگر مولا نامودودی بیان کرتے ہیں، تو موقع دمحل اور ضرورت و حاجت کے بغیر بیان کرتے ہیں، لیکن اگر خود' دمفکر قرآن' صاحب (اورعلامها قبالؓ) اس کاذکر کریں، تو وہ برخل بھی ہے، تقاضائے وقت بھی ہے اور مطالبہ ضرورت بھی ہے، آخرید ہرامعیار کیوں؟

دو ہرے معیار کی پانچویں مثال:

مغربی دنیا کے منتشرقین کی بیعام روش ہے کہ وہ اپنے استعاری اور سامراجی مقاصد کے

طلوع اسلام ، تمبرا ۱۹۱۹ ه ، صفحه ۲۳

پیش نظرعالم اسلام میں کثیر النصانیف مشاہیر اور امت مسلمہ میں ان کے لٹریچر کے اثر ونفوذ کا جائزہ لینے کے لیے تحقیق مطالعہ کرتے رہتے ہیں، پھران میں سے جن ہستیوں سے وہ خوش ہوتے ہیں،ان کی تعریف وتوصیف کرتے ہیں،اور جوان کی نگاہوں میں ناپسندیدہ شخصیت قرار یائے،اس کےخلاف پراپیگنڈہ کرتے ہیں۔ای یالیسی پڑمل پیراہوتے ہوئے مستشرقین نے برصغیرمیں جن اشخاص کی کتب پرریسرج کرنے کی ٹھانی ،ان میں سے ایک (اور غالبًا سب سے يہلے ) شخص،مولا نا مودودیؓ تھے،''مفکر قر آ ن'' جناب غلام احمدیر ویز صاحب کو، ہر بنا حسد و کینہ، مولانا مودودی کی ایسی شہرت نا گوار گزری جسکی بنا پر اہل مغرب نے ان کے افکار و نظریات کو بحث و تمحیص کے لیے منتخب کیا، چنانچہ 'مفکر قر آن' صاحب نے ،اس پر تبصرہ کرتے ہوئے ، وہ انداز اختیار کیا جس سے قار کمین کے دلوں میں ،سیدمودودیؓ کے خلاف نفرت و بیزاری کے جذبات ابھرآ ئیں لیکن ابھی چندسال ہی گز رے تھے، کہ مغربی سکالرز نے افکارِ پرویز کا جائزہ لینا بھی شروع کر دیا، اس پر"مفکر قرآن" پھولے نہ سائے ، اور خوثی کے شادیانے بچاتے ہوئے،ایباتھرہ کیا جس سےان کا جانچ پر کھ کا دُہرامعیار واضح ہوجا تاہے۔ تفصیل اس قصد کی بیہ:

ایک امریکی منتشرق پروفیسراسمتھ ، اپنی حکومت کی طرف سے، اس مقصد کے تحت، مسلم ممالک کی سیاحت کے لئے لکا کہ مسلم مشاہیر علم سے ل کر، انہیں ، اپنی یو نیورٹی میں آنے کی دعوت دیں ، اس ضمن میں طلوع اسلام لکھتا ہے:

"پروفیسراسمتھ نے مختلف ممالک کے جن اسکالرزی فہرست مرتب کی تھی،ان میں محترم پرویز صاحب کا نام بھی شامل تھا، چنانچہ وہ انہیں خاص طور پر ملنے کے لیے کراچی آئے،اورا کی تفصیلی ملاقات میں اپنا مقصد بتایا، پرویز صاحب نے اسلام کے اُس تصورکو، ان کے سامنے رکھا جو انہوں نے قرآن سے اخذ کیا تھا۔ پروفیسر کے اُس تصورکو، ان کے ساتھ سنتے رہے،اس سے گہری دلچیں کا اظہار بھی کیا۔ کئی ایک مقامات پر پچھٹوٹ بھی کیا،لیکن اس کے بعد انہوں نے دبی زبان سے کہا

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

"استم کے انقلابی اسلام کی رہرج ، ہارے ادارہ کے لیے موزوں نہیں رہے گ''۔ چنانجیاس کے برنکس بیمعلوم ہوا کہاس ادارہ میں جماعت اسلامی کالٹریچر موجود ہے،اوراگر ہماری اطلاع درست ہے تو کسی صاحب کواس پر دبسر چ کرنے کے لیے تعین بھی کیا گیا ہے۔''

کھنکد پرویز صاحب کا قرآن سے اخذ کیا ہوا وہ تصور اسلام، جو دراصل اشتراکیت اور مغربی اطوار وعادات پرقرآنی میدلگا کرتیار کیا گیاہے،"انقلابی تصور" ہے، اس لیے ...."اس قتم کے انقلابی اسلام پرریسرچ، پروفیسر اسمتھ کے ادارے کے لیے موزوں نہیں ہے، وہاں جماعت اسلامی کے غیرانقلا فی تصور اسلام پر ریسرچ کرنا ہی موزوں ومناسب ہے۔'' ..... بید

ہے وہ تھرہ، جواس وقت کیا گیا تھا، جب پرویز صاحب کے قرآن سے اخذ کردہ'' انقلا بی اسلام'' پردیسرج کرنے سے امریکی سکالرنے انکارکردیا تھا۔ اس کے بعد، پرویز صاحب کی کتب پرریسرے ہوئی اور کفر کی مصلحوں نے فکر پرویز کواینے

مطلب كےمطابق، محمد رسول اللہ والذين معه كے قیقی اسلام کے خلاف یا یا،تواس لکر كى تعريف وتحسين كى كى - عالم كفر كے سكالرزكى اس تحسين وتعريف سے طلوع اسلام باغ باغ ہو جاتاہ، اور وفورمسرت سے بیلاستاہے:

" وَاكْرُ (Freeland Abbot) امريكه كي (Tufts) يو بنور شي ك شعبة تاریخ کے صدر اور بین الاقوامی شہرت کے مالک بیں، انہوں نے "اسلام اینڈ پاکتان 'کے نام سے ۱۹۲۸ء میں، ایک بلند پاید کتاب شائع کی تھی، اس میں انہوں نے فکر پرویز اور تحریک طلوع اسلام کے متعلق بری تفصیل سے دار تحسین دیے کے بعد کہا ہے کہ: ..... ' پرویز صاحب، اس وقت یاکتان کےسب سے بڑے فعّال اسلامی ریفارمر ہیں'' ..... بیکتاب ،فکر پرویز کود نیا کے دور دراز گوشوں تک متعارف کرانے کا موجب بن گئ ہے۔'' 🌣

طلوع اسلام ، ۳ تمبر ۱۹۵۵ ، صفح ۱۳۱

طلوع اسلام ،نومبر ۱۹۷۱ء ،صفحه ۵۸

طلوع اسلام ، مسرت کے ساتوی آسان پر پرواز کرتے ہوئے ، براے فخر وابتہاج کے ساتھ، بیاعلان کرتاہے:

" امریکہ اور کینڈا وغیرہ کی بونیورسٹیاں ، فکر پرویز کوڈ اکٹریث کے لیے، تحقیقاتی مقالات کا موضوع منتخب کررہی ہیں۔" • •

ایک اور مقام پر ، پورپ اور امریکہ میں مقبولیت پرویز کا ذکر کرتے ہوئے ، بڑے ہی فرحت وانبساط کے ساتھ ، طلوع اسلام ، میلکھتا ہے :

"پرویز صاحب کی تمام کتابیں، بجر الیک، اردوزبان یں بیں، اوراکی پلیٹی کابیعالم ہے کہ ماہنامہ طلوع اسلام کے سوا، ان کا کہیں ذکر تک نہیں آتا۔ انہیں اخبارات اور مجلات میں تنجرہ کے لیے بھیجا جاتا ہے، تو وہ کتابیں رکھ لیتے ہیں، لیکن ان پر (موافق نہ ہی، مخالف ہی سہی) تبھر فہیں کرتے، اس کے باوجود، آپ و کھیے کہ یورپ اور امریکہ کی فکر گاہوں میں فکر وتح کیک پرویز پر ریسرے ہوتی ہے اور کتابیں اور مقالے شائع ہوتے ہیں۔ "

یای امریکہ کے اسکالرز کے کلمات تحسین و تعریف ہیں، جس کے متعلق ہی طلوع اسلام نے لکھا تھا، کہ 'اس قتم کے 'انقلا بی اسلام' کی ریسرج ،امریکی ادارے کے لیے مناسب نہیں ہے' اوراب جواس' انقلا بی اسلام' پرریسرج ہوئی ، تو ایس کتابیں ، انہی امریکی سکالرز کے ہاتھوں لکھی گئیں ، جو' فکر پرویز کو دنیا کے دور دراز گوشوں تک متعارف کرانے کا موجب بن گئیں' ۔ یہ بات ہاری سمجھ سے بالاتر ہے، کہ اگر یہ 'انقلا بی اسلام' ، واقعی می اسلام ہو تا ہے ؟ کیا یہ امریکہ کو اسلام کا یہ درد کیسے اٹھ آیا کہ وہ اس کو متعارف کرانے کا موجب بن جائے؟ کیا یہ ''انقلا بی اسلام'' فی الواقعہ ،اشتراکی نظام معیشت اور مغربی معاشرت کے لواز مات کو، قرآن کے جعلی پرمٹ پردرآ مرکز کی وہ سازش نہیں ہے جوامریکہ اور یورپ کی مادہ پرست تہذیب کو اسلام کے لیے پہند ہے کہ اس' انقلا بی اسلام'' کو محمد دسول اللہ و اللہ ین معد کے قبقی اسلام کے

طلوع اسلام ، نومبر ۱۹۵۱ ، صفحه ۲

طلوع اسلام ، نومبر ۲ ۱۹۷ ء بسفحه ۵ ۹

متبادل قرار دیا جار ہاہے؟ یوں، دینِ اسلام میں رخنہ اندازی اور پیوند کاری، امریکی، یورپی اور اشتراکی حکومتوں کے سیاسی اغراض کے عین مطابق ہے، کیونکہ:

'' مغربی ممالک،خواہ وہ یورپ ہو، یا امریکہ، اسلامیات کی طرف خالص علمی نقطہُ نگاہ سے توجہ بین کررہے ہیں۔ یورپ کے سامنے بھی اپنے سیاسی مقاصد تھے، اس طرح امریکہ کے پیشِ نظر بھی اپنے سیاسی مصالح ہیں۔ •

اگرچداب تک کی میر بحث، پرویز صاحب کے دُہرے معیار کو واضح کرنے کے لیے کافی ہے، اور یہاں چینچتے ہی ہمارے قلم کورک جانا چاہئے ،لیکن صرف میرواضح کرنے کے لیے کہ خود دمفکر قرآن' کو اور ان کے''انقلا بی اسلام'' کو، دنیائے کفر، کس نظرے دیکھتی ہے، ہم اپنے اسپ قلم کو مجمز راگانے پر مجبور ہیں۔

ونیائے کفرمیں پرویز صاحب کی پذیرائی:

مغربی دنیا، پرویز صاحب کوان کے 'انقلابی اسلام' کے تصور کی بناپر، بردی قدر ومنزلت کی فکاہ سے دیکھتی ہے، طلوع اسلام اور پرویز صاحب، بڑے مسر در ومطمئن ہیں کہ چلو، عالم اسلام میں نہیں ، تو عالم کفر میں تو ان کی پذیرائی پائی جاتی ہے، چنا نچے طلوع اسلام، اہلِ کفر کے ہاں، مشکر قرآن' (اور ان کی ''قرآنی خدمات') کی پذیرائی اور قدر افزائی پر، خوشی سے نہال ہوتے ہوئے کھتا ہے:

(۱) ..... غالبًا ۱۹۲۰ء کاذکر ہے، (Peter Schmid) نامی ایک بر من سکالر، 
ہندو پاک کی سیاحت کے لیے آیا، اور پرویز صاحب ہے بھی آ کر ملا، بعد میں اس
نے اپنے تاثرات اور افکار کو کتابی شکل میں مرتب کیا، جس کا انگریزی ترجمہ
نے اپنے تاثرات اور افکار کو کتابی شکل میں مرتب کیا، جس کا انگریزی ترجمہ
نے اپنے تاثرات اور افکار کو کتابی شکل میں مرتب کیا، جس کا اس
زمانے میں بڑا چرچا ہوا، اس نے پرویز صاحب سے اپنی ملاقات کا حال، بڑے 
خگفتہ اور ڈرامائی انداز میں بیان کیا ہے۔

طلوع اسلام، ۳ رتمبر ۱۹۵۵، صفية ۱۱

اس کے بعد (مفکر قرآن" کی تعریف و تحسین میں (Peter Schmid) کا درج ذیل اقتباس دیا گیا ہے:

" میں پچھلی مرتب السیان آبیان او ایک زہی شخصیت، پیر ماکی شریف (مرحوم) سے ملاتھا۔ اس دفعہ ایک اور فرجی شخصیت سے ملاقات ہوئی جس کی تعلیم اور وسعت ظرف، اے بالک ایک مخلف زمرہ میں شامل کرتی ہے۔ قرآ کے ریسری سنٹر،جس کے ہر بواہ جی اے پرویز ہیں،گلبرگ کے ایک مکان کی مخل منزل پرواقع ہے، اس گلبرگ میں جوفلم اسارزاور دیگرارض مخلوق کامسکن ہے۔ان کے کمرے میں کھانے پینے کے برتن، اوران کا (کتب خانداور) مسودات، اس امر کی شہادت دیتے تھے کہ وہی کمرہ، ان کا دفتر بھی ہے اور خواب گاہ بھی، اس مرد بزرگ کے چرے کی عمیق لکیریں،اوراسکی نیندکوتری ہوئی آ تکھیں،سادہ می دھات کے فریم كا چشمه اورسفيد بال، اس حقيقت كفاز تصكه وه كس كمرى سوچول ميس و وبار بتا ہے،ان سوچوں کی پیدا کردہ علمی اور فکری صلابت میں پچھلوچ پیدا کرتی تھیں،تو اس کی خواب آلود آئمیں \_اس کے زدیک، تقویٰ ،ترک دنیا کا نام نہیں بلکہ اس ونیا کوصفات خدا کا آئینہ دار بنادینے کی بالا رادہ کوشش کا نام ہے۔'' 🍳

لادینیت کی علمبردار تہذیب مغرب کے ایک اور سپوت کی طرف سے، یرویز صاحب کو خراج تحسین پیش کئے جانے کا تذکرہ، بایں الفاظ کیا گیاہے:

(۲).....اليندُ كِمشهور مستشرق (Dr. J.M.S. Baljon) في ١٩٢١ء ميل ایک کتاب شائع کی ، جس کا عنوان ہے ( Modern Muslim Koran Interpretation)، یعن ''عصر جدید کے مقسرین قرآن'' اس مقصد کے ليے، اس نے برصغير مندوياك سے تين مفسرين كا انتخاب كيا ہے، مولانا الوالكلام آزاد (مرحوم)،علامه عنايت الله خال المشرقي (مرحوم) ادر برويز صاحب-

طلوع اسلام ، لومبر ۱۹۷۱ ، صفحه ۱۹۵ تا ۵۸

طلوع اسلام ، تومبر ۱۹۵۱ م سفحه ۵۵

ضمنا، یہاں بیعرض کردینا ضروری ہے کہ عنوان کتاب کا جوتر جمہ 'عصرِ جدید کے مسلم مفسرین' کے الفاظ میں کیا گیا ہے، وہ قطعی غلط ترجمہ ہے، چھ ترجمہ یا تو بیہ ہے کہ''تجدد پند مسلمانوں کی ترجمانی قرآن' یا پھر یہ کہ' قرآن مسلم کی تجدد پندانہ ترجمانی' ۔ طلوع اسلام کا غلط ترجمہ، خواہ جہالت علمی کے باعث ہو، یا جان ہو جھ کرشعوری خیانت کے تحت ہو، بہرحال، اور بہرصورت ، معیوب حرکت ہے۔ اس خمنی وضاحت کے بعد، اس غیرمسلم مصنف نے''مفکر قرآن' کو، ان الفاظ میں ہدیہ عقیدت پیش کیا ہے:

" پرویز صاحب کی شخصیت کے حقیقی جو ہروں کوان کی درخشندہ اور بلند پایے علمی ملاحیتوں میں تلاش نہیں کرنا چاہئے، مبداء فیض نے انہیں، ان نو جوانوں کے لیے، جن کا موجوں کے تلاحم میں گھرا ہواسفینہ حیات، نہ ہی ننگر کی تلاش میں ہو، اعلیٰ صلاحیتوں کا استاد اور باپ کی طرح شفیق دوست بنایا ہے، ان کی صاف اور شفاف نگاہ، پیش آ مدہ مسائل کی گہرائیوں تک بائنے جاتی ہوادران کے متعلق ، ان کے بلاکاوش و تر دد، صائب رائے، آ زادانہ فیصلے ، ان کے اطمینانِ قلب وشرح صدر کے آئینہ دار ہوتے ہیں، اس سے توقع کی جاسکتی ہے کہ ان کے اثر ونفوذ کا دائرہ دن بدن وسیع تر ہوتا جائے گا۔" •

مغربی اسکالرز میں سے ایک اور شخصیت کی طرف سے، پرویز صاحب کو ملنے والے شرف تہنیت ویذیرائی کو ملفوع اسلام ان الفاظ میں پیش کرتا ہے:

(۳) .....متشرقین مغرب میں ہے، پروفیسر (E.I.J. Rosenthal) کا نام کی تعارف کا محتاج نہیں۔ انہوں نے ( Rational State کی تعارف کا محتاج نہیں۔ انہوں نے ایک شہرہ آ فاق کتاب کھی ہے، جے کی میں جوزورشی پرلیں نے 1918ء میں شائع کیا۔ اس میں انہوں نے پاکستان میں مختلف اسلامی تحریکوں کا وسیع جائزہ لیا، اور پرویز صاحب اوران کی تحریک کا ذکر ماصی تفصیل ہے کیا ہے۔

٠٠٠ طلوع اسلام، نومبر١٩٧١، صفيه٥٨

کنیڈاکی ایک یونیورٹی کی علمی محقیقات کاذکرکرتے ہوئے، ایک کافرخاتون کے گل ہائے عقیدت (جواس نے پرویز صاحب کی'' قرآنی خدمات'' پر پیش کئے ہیں )، طلوع اسلام میں، ان الفاظ میں ذکور ہیں:

(٣) ...... کھ عرصہ ہوا، (McGill) یو نیورٹی (کنیڈا) کی طرف سے (Sheila Mc Donough The) نامی ایک طالب، ڈاکٹریٹ کے لیے اپنے تھیس کی غرض سے پاکستان آئی تھی، وہ کافی عرصہ یہاں رہی، اوراس کے بعد، (Authority of the Past کی غرض سے اپنا تحقیقاتی مقالہ لکھا، جے امریکن اکادی آف ریکھین نے ۱۹۷۰ء میں شائع کیا۔ اس میں اس نے سرسید، اقبال اور پرویز کواپی تحقیقاتی کا موضوع قرار دیا ہے۔ مقالہ اگر چہ ایک طالب علم کا اقبال اور پرویز کواپی تحقیقاتی کا پیتہ چلتا ہے کہ امریکہ اور کینڈا وغیرہ کی یو نیورسٹیاں، فکر پرویز کوڈاکٹریٹ کے لیے تحقیقاتی مقالات کا موضوع منتخب کررہی میں۔ مجھے معلوم ہوا ہے کہ (Mc Donough) نے (Of Pervez's Religious Thoughts علی مقالہ بھی شائع کیا ہے، وہ ابھی تک ہماری نظروں سے نیس گزرا، لیکن علمی حلقوں میں اس کا بھی ذکر آتا ہے۔ وہ ابھی تک ہماری نظروں سے نیس گزرا، لیکن علمی حلقوں میں اس کا بھی ذکر آتا ہے۔ •

ایک اور عیسائی سکالر، جو کسی عیسائی مشنری سے دابستہ ہیں، پرویز صاحب کو جو خراجِ عقیدت پیش کرتاہے،اسے طلوع اسلام یوں بیان کرتاہے:

طلوع اسلام، نومبر۲ ۱۹۷۱، صفحه ۵

این عرصهٔ دراز کے اس مطالعہ کا ماحصل ( Revolution Through the Quran کے نام سے ایک تحقیقاتی مقالہ کی شکل میں پیش کیا، جس نے مشنری دوائز میں بالخصوص بردی شہرت حاصل کی ، اس مقالہ کی ایمیت کا اندازہ اس سے لگائے کہ اب حال ہی میں ، اس کا فرانسیسی زبان میں ایڈیشن، ٹیونس (مراکو) سے شائع ہوا ہے۔

بین رای اور بیگل با عقیدت، دمفکر قرآن اور بیگل با عقیدت، دمفکر قرآن وان ما حب کور این بهودی ، عیسانی ، کافر ولادین ، علاءِ مغرب کی طرف ہے پیش کے گئے بین ۔ کیوں؟ اور کس لیے؟ صرف اور صرف اس لیے کہ ، جو ''انقلا بی اسلام' 'انہوں نے پیش کیا ہے ، وہ مغربی مما لک کے سیاسی اغراض ومصالح کے عین مطابق ہے۔ اس لیے وہ ''مفکر قرآن' ، جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب سے انتہائی خوش ہیں ، بالکل ای طرح ، جس طرح کل اور آج ہی ) انگریز ، ایٹ ''خود کا شتہ پودے'' مرزاغلام احمد قادیائی سے خوش سے (اور ہیں)۔ آج روئے زمین پر پوراعالم کفر ، پرویز صاحب ، سلمان رشدی اور تسلیمہ نسرین جیسی شخصیتوں کی ''قرآنی خدمات' ''' حق گوئی'' اور ''لبرل اسلام'' سے راضی بھی ہے اور خوش بھی ۔ قرآن کریم نے تو چودہ سوسال قبل ہی ، اس حقیقت کو واشگاف کر دیا تھا کہ: ﴿ وَ لَنُ تَوْضَی عَنْكَ نِدِ مِنْ وَ وَ لَا النَّصَادِی حَتَّی تَتَّبِعَ عِلَّتَهُمْ ط ﴾ (البقرہ: آیت ۱۲۰) اس آیت کا ترجمہ ، خود پرویز صاحب نے بایں الفاظ کیا ہے:

'' یہ یہوداورنصاریٰ تم ہے بھی راضی نہیں ہوسکیں گے، جب تک تو (اپنامسلک چھوڑ کر) ان کا مسلک افتیار نہ کرلے۔''

طلوع اسلام اور پرویز صاحب خوش تھ (اوراب بھی ، دفات پرویز کے بعد ، طلوع اسلام ، فرحال ہے ) کہ یہودی سکالرز ،عیسائی مفکر ، لا دین و بے دین محقق اور علم بردارانِ کفر ، ' مفکر قرآن' صاحب کے ' انقلائی اسلام' سے راضی ہیں اور چاہتے ہیں کہ یہ '' انقلائی اسلام' ' پھیلٹا چلا جائے ، اسی مقصد کے پیش نظروہ اپنے مقالات و کتب کے ذریعہ سے ، اس کی تعریف و تحسین چلا جائے ، اسی مقصد کے پیش نظروہ اپنے مقالات و کتب کے ذریعہ سے ، اس کی تعریف و تحسین

طلوع اسلام ، نومبر ۱۹۲۱ء ، صفحه ۵۹
 مفحه ۵۹

اوراشاعت وتوسيع ميں كوشال ہيں۔

امرِ واقعہ یہ ہے کہ پرویز صاحب کا''انقلانی اسلام''،اشتراکیت اورمغربی معاشرت کے اقدار واطوار اور عادات وآ داب کے مخلوطہ پراُسی طرح مشتمل ہے،جس طرح اکبر کا دین الٰہی ، ہندومت اور اسلام کے آمیزہ پرمشمل تھا۔ یہاں ایک ستم ظریفی تو یہ ہے کہ'' مفکر قرآن'' صاحب،الفاظاتو قرآن سے لیتے ہیں،گرمفہوم،اشتراکیت اورمغربیت سے لیتے ہیں۔آ تکھیں تواپی استعال کرتے ہیں، مگر نقط منظر، پورپ سے لیتے ہیں۔ د ماغ توان کا اپناہے مگراس میں فکر، غیروں سے لے کر بھری ہوئی ہے۔ کان تو وہ اینے رکھتے ہیں گر مَا قَالَ الرسُولُ کو سننے کی بجائے، فلاسفۂ کفروالحاد کو سنتے ہیں۔زبان تو ان کی اپنی ہے،مگروہ بولی غیروں کی بولتے ہیں۔ لَهُمُ قُلُوبٍ لَّا يَفُقَهُونَ بِهَا وَلَهُمُ اَعُيُن لَّا يُبُصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ اذَان لَّا يَسُمَعُونَ بِهَا ر اوردوسراالمیدیہ ہے کہ غیروں کی بولی بولنے والا آ دمی ،اگر حالتِ جنگ میں ایسا کر ہے تو غداروں کے چوکھٹے میں،اس کی تصویر کومحفوظ کر ہے، تاریخ کے ایوانوں میں سجادیا جا تا ہے،لیکن اگریجی کام، حالت امن میں کیا جائے ، اور قرآن کے نام پر ، قرآن کھول کر کیا جائے ، تو اسے 'وسیع النظرى "" رواوارى" "لبرل اسلام" اور" روش خيالى" كا حامل قرار دياجا تا ہے۔ خرد کا نام جنوں رکھ دیا ،جنوں کا خرد ملے جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے ابغورطلب بات توبیہ ہے کہ جس''انقلائی اسلام''سے یہود ونصاری کے احبار وربیان، کفروالحاد کے پیشوا، لا دینیت کے حامل دانش وراورسیکولرازم سے وابستہ مفکرین ،تو رامنی اورخوش ہوں ، گر عالم اسلام کے علاء ، اس'' انقلابی اسلام'' کی بنا پر ، ایک دونہیں ، بلکہ سینظروں اور ہزاروں کی تعداد میں ،''مفکر قرآن'' پر کفر کے فتوے لگارہے ہوں ، تو اس'' انقلابی اسلام'' کی قدرو قيمت معلوم شد\_

اس کے برعکس، مولا نامودودیؒ کے لٹریچر پر،علاءِ کفروالحاداورعلم بردارانِ لا دینیت نے، جو ریسرچ کی ہے، اُس کے نتیجہ میں، وہ،مولا نامودودیؒ کی تعریف و تحسین کرنے کی بجائے،ان کی تحقیر و تو بین کرتے ہیں، اور انہیں نامبارک، نامسعوداور منحوں قرار دیتے ہیں۔صرف ایک حوالہ

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ملاحظ فرمایے اور لطف کی بات میہ کہ بیا قتباس بھی ، غالبًا أسی پروفیسر اسمتھ کا ہے،جس نے پرویز صاحب سے کراچی میں ملاقات کی تھی۔

Finally we come to the most ominous representative of this trend, back to religious conservatism: Syed Abu-al-A'la Mawdudi.

''(اب) آخر کار، ہم اس منحوں ترین شخص (کے تذکرہ) کی طرف آتے ہیں، جو نہیں فراب آتے ہیں، جو نہیں مقدامت پیندی کی طرف پلٹنے والے رجحان کا نمائندہ ہے، (لیعنی) سید ابوالاعلیٰ مودودی۔''

مولانا مودودیؒ، کوئی مبراعن الخطایا کوئی معصوم شخصیت نہیں تھے، یقینا، اُن ہے بھی غلطیا ل
ہوئی ہوں گی، (بلکہ یقیناً ہوئی ہیں اور خودہمیں بھی ان ہے بعض امور میں اختلاف ہے) کیکن وہ
ہبر جال، ایسے گناہ گارنہ تھے، کہ عالم کفر کے کا فرسکا لرز، طحد پیشوا، زندیق فلاسفہ، یہودی رئی اور
عیسائی احبار ور ہبان، اُن سے خوش ہوتے ۔ اگر کسی کی آئھوں پر تعصب کی عینک نہ چڑھی ہو،
سینے میں کینہ و کدورت نہ ہو، دل در دمند اور قلب حق پسند میں، ذرہ برابر بھی ایمان موجود ہو، تو وہ
یہ میسوس کیے بغیر نہیں رہ سکتا کہ ۔۔۔۔۔۔ ''مودودی صاحب کی یہی فضیلت ومنقبت کیا کم ہے کہ کفار
اہلِ مغرب کے ہاں، وہ، انہائی، نامسعود، از حدنا مبارک اور سب سے بڑھ کر منحوس (
Most Ominous) شخصیت قرار پاتے ہیں'' ۔۔۔۔۔۔اوروہ اپنی اس شخفیر و تو ہین پر، بجا طور پر
سہ کہ سکتے ہیں: ع

إِذَا أَتَتُكَ مَذَمَّتِى مِنُ نَاقِصٍ فَهِى الشَّهَادَةُ لِي بِأَنِّى كَامِلُ (جب سَى ناقص و كمترآ دمى كى طرف سے ميرى فدمت آئے ، تو يهى ، وراصل ، ميرے كامل ہونے كى شہادت ہوگى )

اوراس کے برعکس ، ہمارے دمفکر قرآن ' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب کی یہی رفیلت ورسوائی کیا کم ہے کہ علاء یہود ہوں یا احبار ور بہانِ عیسائیت ، علم بردارانِ کفر ہول یا پُشتی بانان الحاد ، فلاسفہ زندقہ ہوں یا دانش وارانِ دہریت ۔ وہ سب کے سب راضی اورخوش ہوکر،

Modern Islam in India, by Wilfred Cantwell Smith, Page 164.

ٱنهيں خراجِ عقيدت پيش كرتے ہيں۔ ﴿ إِنَّ فِي ذَالِلَثَ لَعِبُرَةً لِٱلُولِي الْاَلْبَابِ فَاعْتَبِرُوا يَا اُولِي الْاَلْبَابِ ٥ ﴾

بہرحال، ہمیں افسوں ہے، بحث قدر کے پھیل گئی۔ بات ہور ہی تھی '' مفکر قرآن' کے دو ہرے معیار کی۔ مولانا مودودیؒ کے لٹریچر پر مغرب میں ریسر جے ہونے گئی ، تو پرویز صاحب نے اسے ایک اور معیار پر جانچا ، اور جب خود پرویز صاحب کا لٹریچر ، اہلِ مغرب کے ہال معرشِ بحث و تحیص میں آیا ، تو جانچ پڑتال کے لیے ایک دوسرا معیار اختیار کیا گیا۔ معیار کا یہ دو فلا پن ، جو نہی کی ایک شکل ہے ، جو نہی مفکر قرآن' صاحب کا طرز کا متیاز ہے۔

# دوہرے معیاری مچھٹی مثال:

ضیاء الحق مرحوم کاعہدِ حکومت تھا۔ نفاذِ اسلام کے لیے وہ اپنی کا وش کررہے تھے، اور اس مقصد کے لیے ادارے بنائے جارہے تھے، جن میں مختلف مکائٹِ فکر کے علما کوجمع کیا جارہا تھا۔ اس دوران، کراچی کے بعض اہل حدیث علمانے ایک اخباری کا نفرنس کی ،جس میں:

''انہوں نے اس امر پر سخت افسوس کا اظہار کیا کہ خالف کتاب وسنت پر بنی ، فکر رکھنے والے مکتبہ فکر کو اسلامی نظریاتی کونسل ، وفاتی شرعی بینچ اور سپریم کورٹ کے شرعی بینچ میں کوئی نمائندگی نہیں دی گئی .....انہوں نے کہا کہ اسلامی نظام کے نفاذ کے لیے ، بننے والی ہر کمیٹی میں اہلِ حدیث علاء کو مناسب نمائندگی دی جائے۔''
طلوع اسلام نے ، اہلِ حدیث علاء کے اس مطالبہ پر ، جو'' نکت دری'' کی ہے وہ اس کی خوردہ گیری کی ذہنیت کو بے نقاب کردیتی ہے ، وہ لکھتا ہے :

"مندرجه بالاا قتباس میں بہ بات خاص طور پر قاتلی توجہ ہے کدان حضرات نے کہا بہ ہے کہ است خاص طور پر قاتلی توجہ ہے کدان حضرات نے کہا بہ ہے کہ ......" خالص کتاب وسنت بھی دوسم کی ہے ، ایک خالص کتاب وسنت ، اور دوسری (لامحالہ) نخالص کتاب وسنت ..... معلوم نہیں ، اس کے جواب میں ، دوسری (لامحالہ) نخالص کتاب وسنت ..... معلوم نہیں ، اس کے جواب میں ،

طلوع اسلام، تمبر ۱۹۸۱ و صفحه ۲۲

غیرابلِ حدیث علماء کیا کہیں گے،اور جب کسی قانون کے مرتب کرنے کا سوال آئے گا تو ''خالص کماب وسنت' اور نخالص کے درمیان سنتم کی سر پھٹول ہوگی۔'' کس قدر بدقسمت ہے وہ قوم ،جس کے اربابِ فکرو دانش ، اتنانہیں سوچتے کہ ملک میں اسلام کے نام پر کیا ہور ہاہے۔ •

طلوعِ اسلام کی ژاژ خائی، ہرز ہسرائی اورخوردہ گیری، دراصل، اُس پست اور گھٹیاذ ہنیت کی غماز ہے، جواُسے (اورخود''مفکر قر آن'' صاحب کو ) ہمیشہ اور ہر وقت ،اپنے مخالفین کی ٹوہ اور تجسس میں مبتلا رکھے ہوئے تھی ، تا کہ اگر کہیں ہے ، بال برابر بھی کوئی چیزمل جائے ،تو اُس پر اعتراض جرد دیا جائے ،اور پھراہے،علما کو بدنام اور رسوا کرنے کا ذریعہ بنالیا جائے۔ایسی ذہنیت كامقابله كوئى كيي كرسكتا ہے؟ اس ليے اس' مكتدرى' اور' دقيقه جوئى' كا كوئى لمباچوڑا جواب دینے کی بجائے ،خودطلوع اسلام اور پرویز صاحب کے ایسے اقتباسات کا آئینہ، اُن کے مقابل كروينا بي كافي ہے، جس ميں'' خالص قرآني فكر''،'' خالص قرآن'،'' خالص قرآني قوانين''، '' خالص قرآنی تصورات''،اور'' خالص اسلام' ہی کی گردان کی گئی ہے۔ چونکہ بیعبارات،طلوعِ اسلام ہی سے ماخوذ ہیں،اس لیے حوالہ میں صرف ماہ وسال اور صفح تمبر ہی دیا گیا ہے:

(۱).....خالص قرآنی فکر (جس کے پھھ آٹار آپ کو پاکستان میں نظر آتے ہیں

) کہیں نہیں۔ 🖸

(٢)....طوع اسلام كامسلك ظاهر بكرية برمسئله كوخالص قرآني نقطة نكاه سے

(۳)....اس وقت ساری دنیا می*س قر* آن خالص کی آ واز صرف آپ کی اس نسخی می

جماعت کی طرف سے بلند ہور ہی ہے۔ 🏻

(٣)....ين ني بميشآ ب كسام خالص قرآن بيش كيا ب- •

(۵).....جب تک قانون سازی کےسلسلہ میں خالص قر آن کو بنیا د قرار نہیں دیا

جائےگا، یا کتان میں اسلامی قوانین مرتب نہیں ہو تکیں گے۔ 🍳

🗗 اکوبر ۱۹۵۳ء صفحه ۲۸ 🗗 منگ ۱۹۲۷ء،صفحه ۳۹ • طوع اسلام بمتبر ۱۹۸۱ ، صفحه ۲۳ • ومبر ۱۹۵۲ ، صفحه ۲ • مبر ۱۹۹۵ ، صفحه ۲۳ • معبر ۱۹۹۵ ، صفحه ۲۳ 🗗 ستبر١٩٦٥ء صفحة

- (۲) ..... قرآن کا اصلی مقام است نے قائم نہیں رکھا، باایں دجہ، پریشان فکری اور فرقہ بندی کوعروج ہوا، البغدااب اس کا علاج صرف خالص قرآن ہے۔ •
  (۷) ..... میں تو جب اپنی ہزار سالہ تاریخ پرنگاہ ڈالتا ہوں تو جھے اس میں بھی کوئی ایسا دور نظر نہیں آتا جس میں اس قدر التزام اور تسلسل، اس قدر شبات و سکون، اور اس قدر کی کئی اور کی جہتی کے ساتھ قرآن اور خالص قرآن کی آواز بلند ہوئی ہو۔ •
  کیک بھی اور کیے جہتی کے ساتھ قرآن اور خالص قرآن کی آواز بلند ہوئی ہو۔ •
  (۸) ..... میں تو بکمالی بحز و نیاز، بطور تحدیث نمت، یہاں تک کہنے کی بھی جرائت کرسکتا ہوں کہ صدر اول کے بعد، ہاری تاریخ کے کسی دور میں بھی، خالص فکر
- قرآنی کااس قدرعالمگیر چرچا،اس سے پہلے بھی نہیں ہوا۔ ﴿
  (٩) ..... یہ بات ان لوگوں کونا گوارگزرتی ہے جوخالص خدا کا قانون نہیں چاہتے۔ ﴿
  سجان اللہ! کیا کہنے، اس بلندی فکر کے، کہ پہلے تو ''خالص قرآنی فکر''،''خالص قرآنی فقطہُ نگاہ،''خالص قرآن' ہی کی بات تھی۔ اب''مفکر قرآن' اور طلوع اسلام کی فکر میں ارتقاء واقع ہوتا ہے، تو بات' خالص خدا'' تک جا پہنچتی ہے .....''کس قدر برقسمت ہے وہ قوم ، جس

ءِ مَا روا ہے۔ وہ ہے۔ ان می میں میں ہوئے۔۔۔۔۔۔ میں اور ان کے نام پر کیا ہور ہاہے؟''۔۔۔۔۔۔ کے ارباب فکر ووانش، این بھی نہیں سوچتے کہ ملک میں قرآن کے نام پر کیا ہور ہاہے؟''۔۔۔۔۔۔

(۱۰) .....ایوی کی ان اتفاه تاریکیوں میں، امید کی ایک کرن نظر آتی ہے، ایک

طرف سے خالص قرآن کی آواز بلند ہور ہی ہے۔

(۱۱).....آج بھی کیفیت ہیہ کہ خدائے واحد (لینی خالص قر آن) کی حکمر انی کو

نه جارا ند مب پرست حلقه گوارا کرتا ہے، نه مغرب زده طبقه۔ •

(۱۲).....اورنوبت يهال تک پننځ گئ ہے كه يه كهنا كه "مهارے نظام وقوانين كى اساس،قر آنِ خالص پر ہونی جاہئے"، جرم عظیم قرار یا گیا۔

ُ (۱۳).....قرأَ نِ خالصُّ ءَ آئِينَ اورقانون کَي اساس قرار ديا جائے ، کيونکه قرآ ن،

تمام فرقوں کے زد یک قدر مشترک کی حیثیت رکھتا ہے۔

🕻 نومبر۱۹۲۹ء،صفحه

🐧 دممبر۱۹۲۸،صفحه۲۵

۵ فروری ۱۹۷۰ و صفحه ۲۵

🚱 جنوری ۱۹۷۰ء صفحه 🗨

نومبر ۱۹۲۸ء، صفحها ۵

🕻 مارچ ۱۹۷۰ء، صفحه ۵۸

🐧 جوری اے ۱۹ء مسفحہ 🛚 🔻

🗗 اپریل 🕹 ۱۹۵، صفحه ۱

(۱۴) .....معزز سامعین! یہ ہماری خوش بختی ہے کہ ہمارے ملک میں ایک ایسا صاحب فکر موجود ہے، اورالی صاحب فکر موجود ہے، اورالی تحریک بھی موجود ہے، جس کے سینے میں قرآن فکر پراستوار کی گئی ہے۔ • (۱۵) .....میں اسے پھر دہرادوں کہ صدیوں کی ہولناک خاموثی کے بعد، قرآنِ (۱۵) .....میں اسے پھر دہرادوں کہ صدیوں کی ہولناک خاموثی کے بعد، قرآنِ

(۱۵) ..... میں اسے پھر دہرادوں کہ صدیوں کی ہولناک خاموتی کے بعد، قرآنِ خالص کی آواز، ہمازے زمانے میں بلند ہوئی ہے، اور پاکستان ہی میں نہیں، بلکہ

پوری دنیامیں اس شیر حیات افروز کے امین آپ بی ہیں۔

(١٢)....قرآنِ خالص كوضابط قوانين كي بنيا دقرار ديا جائے۔

(۱۷)....ملمانوں کے قلب دو ماغ سے ہرتم کے غیر قرآنی تصورات ونظریات اورمعتقدات نکال کر،ان کی حکمہ خالص قرآنی تصورات پیش کرنا،اوردلائل وبراہین

کی روسے پیش کرنا، طلوع اسلام کامقصود ومطلوب ہے۔

(۱۸).....آپ کوان کے اِس مقالہ میں ، اُس ماضی کے کئی نفوش دکھائی دیں گے،

جوبعد میں ،قرآنِ خالص پرآنے سے مٹ گئے۔

(۱۹)..... حقیقت یہ ہے کہ قرآنِ خالص سے متعلق ، جو پچھ اور جتنا پچھ اور جس نوعیت کا ، اس مفکر نے تنہا قوم کو دیا ہے ، ہماری پوری تاریخ میں ، انفرادی طور پر تو

تولیت ۱۰۱۵ سرے مہا تو م تودیا ہے ، ہماری پورد ایک طرف، بہ ہیئت مجموعی بھی کہیں اور نہیں ملتا۔ ●

(۲۰).....امت کی نگاہوں سے قرآ ن خالص کو او جھل کرنے کے لیے، حکمران اور

سرمايه پرست طبقه براوراست مجونبين كرسكتا\_

مشتے نموندازخروارے،ان ہیںا قتباسات کے بعد،اب کچھان حوالوں کوبھی ایک نظر دیکھ لیجئے،جن میں '' خالص اسلام'' کا تذکرہ کیا گیاہے۔

(١) يادركهي فالص اسلام صرف قرآن كريم كر جشمد عاصل كياجا سكا ب-

🐞 نومبر١٩٤٢ء ص عمبر١٩٤١ء ص عمبر١٩٤١ء صفح ٢٣٠ 🐞 عمبر١٩٤١م صفح

🔾 بارچ ۱۹۷۷ء صفحه 🐧 مئی ۱۹۷۷، صفحه ۱۹ 🐧 وتمبر ۱۹۷۷، صفحه ۱۹

🗗 فروری ۱۹۷۸ء صفحة ا 🐧 طلوع اسلام ، نومبر ۱۹۲۷ء صفحة ۵۳

(۲).....''اسلامی' صرف اس نظام کوکہنا چاہئے جوعہدِ محمد رسول الله والذین معه میں قائم ہوا تھا، اس کے بعد جو بچھ ہوا، اسے سلمانوں کی طرف منسوب کرنا چاہئے ، ہوسکتا ہے کہ اس میں بعض چیزیں اسلام کے مطابق بھی نہ ہوں کیکن اسلام خالص ، اس دور میں باتی نہیں رہا تھا۔ ہمیں'' اسلامی'' صرف اس چیز کوکہنا چاہئے جو اسلام خالص کے مطابق ہو، نہ کہ ہراس بات کو، جو سلمانوں نے کیا ہو۔ •

## دوہرے معیاری ساتویں مثال:

ہندوستان میں وین لحاظ سے ،مسلمانوں کی حالت کیاتھی؟ طلوع اسلام کی زبانی ملاحظہ

## فرمائية:

'' ہندوستان میں مسلمان جس حالت میں آج ہے، وہ صرف نام کامسلمان ہے۔ اپنی حکومت کے بغیر رہیجھ صحیح معنوں میں مسلمان نہیں بن سکتا۔ •

طلوع اسلام، جون ۱۹۴۰ء، صفحه ۱۸

<sup>•</sup> طلوع اسلام، مارچ و ١٩٤ صفحه ١٥

طلوع اسلام، دسمبر ۱۹۲۰ء، صفحه ۳۵

یددنوں اقتباسات، قبل از قیام پاکستان، ہندی مسلمان کو صرف نام کا مسلمان قراردیتے ہیں۔ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ نے ان نام کے مسلمانوں کو، کام کا مسلمان بنانے کے لیے اصلاح کا بیز ااٹھایا۔ سب سے پہلے ذہن مسلم سے تہذیب غالب کی علمی برتری کا طلسم تو ڑا۔ اس کی فلسفیانہ بنیادوں پرکاری ضرب لگائی، اور تعلیم یافتہ طبقہ کے دل ود ماغ سے، مغربی فکر سے مرعوبیت کو زائل کیا۔ اسلامی عقائد ونظریات کی دور ماضر کی زبنی سطح کے مطابق تشریح فرماتے ہوئے ایک منفر علم الکلام اپنایا۔ قرآن وسنت کی روشی ہیں پوری اسلامی زندگی کا نقشہ واضح کیا۔ حیات اجتماعیہ کے ہرگوشے کی وضاحت کی۔ اسلام کا حقیقی فہم اور اصلی شعور بیدا کیا۔ پیغمیر اسلام کا حقیقی فہم اور اصلی شعور بیدا کیا۔ پیغمیر اسلام کے اس دنیا میں مقصودو مثن کی وضاحت کی۔ اسلام کا حقیقی فہم اور اصلی شعور بیدا کیا۔ پیغمیر اسلام کے اسلام کے مطالبات کے اس دنیا میں مقصودو مثن کی دضاحت کی اور امت مسلمہ کے سامنے دین اسلام کے مطالبات اور مقتضیات رکھے اور اقامت و بین اور غلب و بن کے لیے، اہلی ایمان کے سینوں میں سے عزائم بیدار کئے ، اور ولولوں کی نی دنیا آباد کی ، اور پھر نام کے ان مسلمانوں کو از سر نواسلام اختیار کرنے بیدار کئے ، اور ولولوں کی نی دنیا آباد کی ، اور پھر نام کے ان مسلمانوں کو از سر نواسلام اختیار کرنے کی دعوت دی، کیونکہ بھول پرویز:

''ہم مسلمان مجن پیدائش مسلمان ہیں ،اور مسلمان گھر میں پیدا ہونے کی وجہ ہے ، خود کو مسلمان کہتے اور کہلاتے ہیں ، ورنہ ساری عمر میں بیموقع بھی نہیں آیا کہ ہم ایمان کے اجزاءاور کلمہ کی اہمیت پرغور کریں۔ ●

پیدائش طور پر،ندکوئی انسان مومن ہوتا ہے نہ کا فر۔ برخض کو ایمان یا کفر کا نظریہ،خود اختیار کرنا ہوتا ہے۔' •

ایک اورمقام پر،اسلام کوشعوری طور پر قبول کرنے اور مسلمانوں کواپے آزادانداختیار سے مسلمان ہونے کی ترغیب، پرویز صاحب بایں الفاظ ویتے ہیں:

"اسلام ایک سوسائی کانام ہے، اور جو مخص اس سوسائی کاممبر بنرائے، اسے مسلمان کے ہیں۔ جس طرح کوئی مخص بیدائش طور پر کسی سوسائی کاممبر بنیا ہے، اس طرح کوئی محض بیدائش مسلمان رغبت اور بطیب فاطر کسی سوسائی کاممبر بنتا ہے، اسی طرح کوئی محض بیدائش مسلمان

<sup>•</sup> طلوع اسلام، اكتوبر ١٩٦٣، صفحة ٤ • طلوع اسلام، فروري ١٩٤١، صفحة ٥

نہیں ہوتا، اسے برضاور غبت اور سوج سمجھ کرمسلمان بننا ہوتا ہے۔ تو می اعتبار سے بیش ہوتا ہوں ہوں ہوتا ہوں اسے اور اسے بیشک ہروہ بچے، جومسلمانوں کے گھر میں پیدا ہو، مسلمان ہی کہلاتا ہے، اور اسے ایسا کہلوانا بھی چاہئے، لیکن جومسلمان بھی مضہیں سکتا، اور جس کی اذانوں سے سرکلیم وخلیل فاش ہوتا ہے، اسے مسلمان کے گھر میں پیدا ہونے کے باوجود، مسلمان ہونا پرتا ہے۔ " •

لیکن جب ان پیدائش مسلمانوں کو اسلام کی حقیقت اور مقتضیات دین سمجھا کر ، انہیں ، تجدید ایمان کی دعوت دی گئی اور اقامت دین کے لیے ، منظم اور اجتماعی جدو جہد کے لیے ، جماعت اسلامی کا پلیٹ فارم مہیا کیا گیا تو ''مفکر قرآن' صاحب نے اسے معیوب اور قابلِ اعتراض قرار دیتے ہوئے فرمایا:

"جب جماعت اسلامی کی پہلے پہل تھکیل کی گئی، تواس میں شامل ہونے والوں کو مودودی صاحب نے کلمہ شہادت پڑھوا کراز سرِ نومسلمان کیا۔"

ہاری بمجھ میں یہ بات نہیں آئی کہ اس میں اعتراض کی کیابات ہے۔اگر تجدیدِ ایمان کوئی جرم ہے، تواس کاارتکاب خود''مفکر قر آن'' بھی کر چکے ہیں۔

''اسلام کی حقیقتوں پرمیراایمان،تقلیدی نہیں۔تقلیدی ایمان کوتو میں بہت پیچے چھوڑ آیا ہوں۔ میرابیا بیمان ، ذاتی تحقیق ،علم وبصیرت اور دلائل و براہین پرمبنی ہے، اور اس جہت سے میں اپنے آپ کو''نومسلم'' کہا کرتا ہوں۔''

کیا آپ بیرکہنا جا ہے ہیں کہ اپنی ذات کے لیے تجدید ایمان تو ایک خوبی ہے لیکن دوسروں کواس کی دعوت دینا، کوئی معیوب چیز ہے؟ جب''مفکر قرآن' خوداز سرنوایمان لاکر''نومسلم'' ہوئے ہیں ادر دوسروں کو بھی بیتلقین فرماتے ہیں کہ ۔۔۔۔'' جومسلمان بھی مثن ہیں سکتا اور جس کی اذانوں سے سرکلیم وظیل فاش ہوتا ہے، اسے مسلمان کے گھر میں پیدا ہونے کے باوجود، مسلمان

<sup>•</sup> طلوع اسلام، اكتوبر ١٩٦٤م في ا في الله على الله ١٩٦٥م، جولا في ١٩٦٩م، صفحه

و شابهار رسالت ، گذرگاه خیال ، صغه ۳۲

ہونا پڑتا ہے' ، .....تا کہ وہ بھی ،'' تقلیدی ایمان' سے دست بردار ہوکر ، اپنے ایمان کو،'' ذاتی تحقیق ، ملم وبصیرت اور دلائل و براہین' پراستوار کرے، تو پھر آخر بیدد و ہرا معیار کیوں ، کہا گر جماعت اسلامی کے افراد ، تجدید ایمان کریں ، تو وہ مور دالزام تھہریں ، اور آپ خوداس'' جرم''کا ارتکاب کریں تویہ، آپ کا قابل فخر کارنام قرار پائے؟

کیا جماعت اسلامی ہے باہر کے افراد غیرمسلم ہیں؟:

اس کے بعدخوف خداہے عاری ہوکر، اور آخرت کی جواب دہی سے بے پر داہ ہوکر، یہ بہتان تراشی کی جاتی ہے کہ جماعت ِ اسلامی کے نز دیک، جولوگ، جماعت ِ اسلامی سے وابستہ نہیں ہیں، وہ سب غیر مسلم ہیں، اوران کے عقائد، خلاف ِ اسلام ہیں:

''جو مخص اس جماعت سے متفق ہے وہ مسلمان ہے اور جس کے خیالات ایسے نہیں

اس كے عقائد ، اسلام كے خلاف بيں۔

مجھے مولانا مودودی یا جماعت اسلامی کی کسی کتاب میں، یہ ' دعویٰ' دکھائی نہیں دیا کہ اس جماعت سے باہر کے افراد، غیراسلامی جماعت کے افراد ہیں اور دہ مسلمان نہیں ہیں۔اور نہ ہی

مجھے اس امر کے شواہد کہیں نظر آئے ہیں کہ جماعت اسلامی کے افراد، اپنے مخصوص دائرہ میں محبت

<sup>•</sup> طلوع اسلام، جولا كي ١٩٢٩ء صفحه • فلوع اسلام، جولا كي ١٩٣٩ء صفحه الله

طلوع اسلام، جنوري ١٩٢٩ء، صفي ٩٢

کا،اوراس سے باہر نفرت کا مظاہرہ کرتے ہیں، بلکہاس کے برعکس، عین تشکیل جماعت کے موقع پر،خودمولا نامودود ک نے، بیواضح فرمادیا تھا:

"جماعت اسلامی کے نام سے کسی کو بیفلط نہی نہ ہو کہ اس جماعت سے باہر جولوگ

ہیں، ہم ان کو غیر مسلم ہمجھتے ہیں۔ ہم نے بینام جس وجہ سے اختیار کیا ہے وہ او پر

ہیان کی جا چکی ہے۔ ظاہر ہے کہ جس جماعت کے مسلک میں نہ اسلام سے کم کوئی

چیز ہونہ اس سے زائد، جس کا عقیدہ وہی ہو جو اسلام کا ہے، نصب، العین وہی ہو جو

اسلام نے پیش کیا ہے، نظام جماعت وہی ہوجس کا نقشہ کتاب وسنت میں ملتا ہے

اور کا مکا ڈھنگ وہی ہو جو انہیاء نے سکھایا ہے، اس کے لیے آخر" جماعت اسلامی

"کے سوااور کیا نام ہوسکتا ہے۔ گر ہم ہر گزید فرض نہیں کرتے ، اور ایسافرض کرنے کا

ہم کو جی نہیں ہے، کہ ایمان صرف بس اسی جماعت کے اندر منحصر ہے اور اس کے

باہر جولوگ ہیں وہ مومن نہیں ہیں۔ بلکہ اگر کوئی اس جماعت کی مخالفت کر ہے تب

ہم می مجرداس کی مخالفت کی بنایر ہم اسے غیرمومن نہیں کہ سکتے۔ " •

ایک اور اجتماع جماعت ِ اسلامی میں ،مولا نا مودودیؓ نے ،''عام مسلمانوں کے بارے میں، جماعت کا نقطہ نظر''یوں واضح فر مایا:

''بعض حلقوں کی طرف سے ،مسلمانوں میں بیفلط نہی بکٹرت پھیلائی گئی ہے کہ ہم عام مسلمانوں کو کا فرسجھتے ہیں۔اس کا اثر ور بھنگہ میں بھی پایا جاتا تھا۔اگر چہاس کی عملی تر دید کے لیے بیہ بات کافی تھی کہ ہم نے جمعہ کی نماز ، عام مسلمانوں کے ساتھ اداکی ،کیکن اس پر بھی لوگوں کے لیے بیسوال دریافت طلب ہی رہا ،اور جواب میں ،امیر جماعت نے لوگوں کوصاف صاف بتا دیا کہ میمض ایک بہتان ہے جو ہماری دعوت اصلاح میں رکاوٹ ڈالنے کے لیے جان ہو جھ کرلگایا جارہا ہے۔'' ف کین منکرین حدیث نے خالق ومخلوق ، ہر طرف سے شرم و حیا سے بالاتر ہوکر ،اس بہتان

<sup>🐞</sup> رسائل دمسائل،جلدد وم بصفحه ۴۹۸

### MAP

پرایک اورتهمت کااضافه کرتے ہوئے، یہاں تک پراپیگنڈہ کیا:

'' جماعت ِاسلامی کاعقیدہ ،نصب العین اور کلمہ باقی سب مسلمانوں ہے الگ ہے ، اوراسی بنا پرانہوں نے ایک الگ جماعت بنانا ضروری سمجھا۔''

اس پر ماسوائے اس کے اور کیا کہا جائے کہ: ﴿ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَادِبِيُنَ ٥ ﴾

دو هرامعیاراور پهرجانبدارانه رویه:

سید ابوالاعلی مودودی کی تشکیل کرده "جماعت اسلای" کے نام سے بیا کته تکالنا که "جو جماعت اسلامی میں نہیں ہے، وہ مسلمان ہی نہیں ہے"، ذہمن پرویز کی عادت خورہ گیری اورروش بہتان تراشی کا کرشمہ ہے، جو صرف اور صرف مولانا مودودی اور جماعت اسلامی کی مخالفت ہی کے لیے خصوص ہے، ورندا گردہ عدل وانصاف سے کام لیتے ہوئے ، غیر جانبداراندانداز میں بید "کنتدری" کرتے ، توسب سے پہلے، وہ ، منکر ین حدیث کے اُس امرتسری تو لے کونشاند بناتے ، جس کے سربراہ خواجہ احمد مین امرتسری شے، اور جنہوں نے اپنی جماعت کا نام "امت مسلم" رکھا ہوا تھا ۔ کیا ہمارے "مفکر قرآن" صاحب ، "امت مسلم" سے ناواقف اور بخر شے؟ ہرگز ہیں طلوع اسلام کی فائل میں اس کا ذکر موجود ہے:

"خضرت علامہ کی وفات کے بعد، ملک کے مختلف رسائل وجرائدنے، ان کی بارگاہِ عالیہ میں اپنی عقیدت و محبت کے نذرانے پش کئے ہیں، اور بیسلسله اس وقت تک جاری ہے، چنانچہ امت مسلمہ (امرتس) کے ماہنا مہ البیان کا زیر نظر پر چہمی، اس گلدستہ کا ایک تروتازہ پھول ہے۔ اس مجموعہ میں بعض جواہر پارے واقعی ایسے ہیں جن کی اس سے پہلے نمائش نہیں ہوئی۔ "

البیان کازبرِنظریہ چہ، دفتر امتِ مسلمہ امرتسرے وامیں السکتا ہے۔

طلوع اسلام، مئي ١٩٤٢ء، صفحه ٣٦

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام ، فروری ۱۹۴۴ء ، صفحہ ۹ 🗸

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۳۰ء صفحه ۲۳

پیرعدل وانساف کا پیجی تقاضا تھا کہ "مفکر قرآن" کی جس نکتہ وری اور خن سازی کا نشانہ " جماعت اسلامی" بنی ہے، اُسی کا نشانہ" استِ مسلم' کے علاوہ" مسلم لیگ" بھی بنتی ، کیونکہ جس طرز استدلال کواپنا کر، جونکت عالیہ، لفظ" جماعت اسلامی" ہے کشید کیا گیا ہے اس اسلوب استنباط کے ساتھ، وہی و ققہ رسی " مسلم لیگ" ہے بھی کی جاسکتی ہے، بالخصوص جبکہ مسلم لیگ، کھلے بندوں سے اعلان اور نعرہ بھی بلند کرتی رہی ہے کہ" مسلم میں تومسلم لیگ میں آ":

'''۱۹۳۰ء سے ۱۹۳۷ء تک کاعبد افروز زمانہ، ہماری زندگی کا اتنا اہم حصہ ہے کہ اس پر جتنا بھی لکھا جائے، تھوڑا ہے۔ مخضر یہ کہ ہم میں سے ہر شخص ، نشہ کیا کہ ستان سے سرشارتھا۔ بچہ بچہ کی زبان پر''مسلم ہے تومسلم لیگ میں آ''کانعرہ تھا۔'' ایک اورمسلم لیگی لیڈر نے تو یہ یہاں تک اعلان بھی فرمادیا:

' دمسلم لیگ بھی مرنہیں سکتی، اس لیے کہ اس کی موت دراصل، اسلامی آئیڈیالوجی کی موت ہے۔''

اس بیان سے ساری دنیا کومعلوم ہوگیا کہ وہ کون ساستون ہے جس کے سہارے اسلامی آئیڈ یالوجی کی عمارت کھڑی ہے۔

صرف یمی نہیں بلکہ تحریک پاکستان کے ایک ممتاز راہنما، جناب لیافت علی خان صاحب نے اپنی ایک تقریر میں یہاں تک بھی کہ دیا تھا:

''اگرکوئی مسلمان، مسلم لیگ کوچھوڑتا ہےتو یوں سیجھے، جیسے کوئی شخص اسلام کوچھوڑ کر صداقت کی تلاش میں، کسی اور طرف جاتا ہے۔''

کیکن''مفکر قرآن' صاحب کا، بنئے کا ساسیانا فتوٹی، اگر عائد ہوتا ہے تو صرف جماعت ِ اسلامی پر۔ وہ''استِ مسلمہ'' امرتسر کوبھی، اور''مسلم لیگ'' کوبھی، اپنی اس'' وقیقہ جوئی'' کا نشانہ بنانے سے گریز کرتے ہیں۔ آخریہ کیوں؟ .....صرف اور صرف اس لیے کہ وہ جاہلانہ عصبیت

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، ۲، جولائی ۱۹۵۵ء میں: ۱۲

طلوع اسلام، جنوری ۲ ۱۹۷۱ء صفحه ۹

طلوع اسلام ، مارچ ۱۹۵۳ء ، صفحه ۱۱

میں مبتلا ہیں۔ وہ دو ' بجرموں' میں ، جن میں سے ہرا یک کامحرک جرم ایک ہی ہے ، امتِ مسلمہ اور مسلم لیگ کو اپنا جان کرا پنے فتوئی سے محفوظ رکھتے ہیں اور مولا نا مود ودی کی عداوت و معاندت کا شکار ہوکر ، ' جماعتِ اسلا می' 'پر مثق شم فرماتے ہیں۔ کیونکہ جماعتِ اسلامی کے معاندت کا شکار ہوکر ، ' جماعتِ اسلامی' 'پر مثق شم فرماتے ہیں۔ کیونکہ جماعتِ اسلامی کا احتراضات و احتکالات کا ، دورِ حاضر کی علمی سطح کے مطابق ، نہایت مسکت اور مدلل جواب دینے کا جوسلقہ اللہ تعالیٰ کی کرم گستری سے پائے ہوئے ہیں ، اُس نے ' دمفکر قر آن' کو بری طرح حسد و کینے اور احساس کہتری میں مبتلا کر رکھا ہے۔ چنا نچہ ای احساسِ کمتری اور بغض وعناد کے جذبہ کے ماتھ ، سید مودودی کے خلاف، ہر پاکردہ ' جہادِ اکبر' ، میں ' دمفکر قر آن' صاحب ، جو اسلحہ استعال کرتے رہے ہیں وہ ذاتی پر خاش ، گندگیاں اچھالنے کی فنکاری ، تہمت تر اثنی و بہتان طرازی ، سب وشتم اور دشنام طرازی جیے ' قر آنی ' حربے ہیں۔ اور بیسب پھھان کے فرہرے معیارکا منہ بوان جو سے ۔



### باب2

# تائيدِ باطل كاروية يرويز

بعض اوقات، کسی غلط بات یا ہے اصل الزام کی تر دید محض اس لیے نہیں کی جاتی ، کہ جس کے خلاف بین ، اور بیجانتے ہوئے بھی ، کہ بلا ضرورت ، بلا جوت اور ہے سرو پالزام عائد کیا جارہ ہے ، آپ اس کی تر دید کی بجائے ، سکوت ضرورت ، بلا جوت اور ہے سرو پالزام عائد کیا جارہا ہے ، آپ اس کی تر دید کی بجائے ، سکوت اختیار کر لیتے ہیں ، بلا شبہ خاموش تائید کا بیرویہ بھی ، جھوٹ کی ایک صورت ہے ، جے علیم بذات الصدور بستی کے سواکوئی نہیں جان سکتا ، لیکن اگر آپ اس ہے بنیا دالزام کو ، اپنی زبان سے اعلانیہ بیان کردیں ، بو آپ کا بیٹل ، خاموش تائید سے آگے بڑھ کر ، آپ کو براہ راست شریک الزام بنادے گا ، اور آپ تائید باطل کے بحرم ہوں گے۔

خاموش تائید کا بیمل ، اور پھراس ہے آ گے بڑھ کر ، باطل کی کھلی کھی تائید کا بیرویہ ، کسی شریف اکنفس آ دمی کوزیب نہیں دیتا ، کجابیہ کہ وہ مفسر قر آن ہو کر ، کتاب اللہ کی تفسیر لکھ رہا ہو ، اور اس پرمتنزادیہ کہاس کے سینہ میں ، حسد وعناد کی آ گ بھی بھڑک رہی ہو۔

### بن پر خرار میں ہیں۔ تا ئید باطل کی ٹیبلی مثال:

سیدابدالاعلی مودودی کے خلاف، "مفکر قرآن" جناب چوہدری غلام احمہ پرویز صاحب کا یہی رویہ
رہاہے کہ جس کسی نے جوبات بھی ،ان کے خلاف اُچھال دی ،انہوں نے بیرجانتے ہوئے بھی کہ وہ غلط
بات ہے ،اس کی نہ صرف سے کہ تر دیز ہیں کی ، بلکہ اپنے مجلّہ میں اسے شائع کر کے تائید بھی کر ڈالی۔ مثلاً
مجرات کے ایک وکیل صاحب، مولانا مودودیؒ کے خلاف ، بڑے سوقیا نیا نداز میں لکھتے ہیں:
"مودودی صاحب نے اپنی طباعی اور شوخی تعلم کے لیے ، قرآن کریم کو ایک جولان

گاہ بنارکھا ہے۔اچھا ہوتا ،اگروہ کسی اور شغل میں شغف کرتے ،اور قر آن پریظلم برپانہ کرتے ۔مودودی صاحب نے اپنے خیالات کوسیح ثابت کرنے کے لیے لغت ہے بھی انحراف کیا ہے، عقل سلیم ، منطق اور دلیل سے تو کوئی سروکار ہی نہیں رکھا، ہاں قار ئین کرام کی زوداعتقادی اور عقیدت مندی پرانحصار کر کے، جو جی میں چاہا ہے، لکھ دیا ہے، کسی لغت کی کتاب، قرآن کریم کے کسی حصہ میں ''محصنات'' کے معنی حصہ میں ''محصنات'' کے معنی دین بیاری عور تیں' نہیں لیا گیا۔''

اس عبارت میں ، مولانا مودودیؒ کے جس جرم پر ، یہ لے دے ہوئی ہے، وہ یہ ہے کہ انہوں نے '' مصنات'' کا ایک معنٰی' نین بیا ہی عور میں' بیان کیا ہے، اور و کیل صاحب کو یہ معنٰی ، فدتو کسی کتاب لغت میں ملا ہے، اور نہ ہی قرآن کریم کے کسی مقام پر۔ اور سید مودودیؒ کا قرآن کریم پر ، '' یظم بر پاکرنا'' اس وجہ ہے کہ انہوں نے'' اپنی طباعی اور شوخی تلم کے لیے، قرآن کریم کو جولان گاہ بنا رکھا ہے'۔ اور ساتھ ہی ، وکیل صاحب ، اپنے پندارِ ہمہ دانی کے ساتھ ، مولانا مودودیؒ کو یہ شورہ دیتے ہیں کہ' اچھا ہوتا، اگروہ کسی اور شغل میں شغف کرتے۔''

وکیل صاحب کے اس مضمون کو، طلوع اسلام میں شائع کر کے، اس کے مندر جات کے ساتھ، خود اس نے اپنی تائید واضح کر دی۔ حالانکہ مولا نا مودود گ کے بیان کر دہ معنی کی تر دید، بجائے خود ، ایک باطل اور غلط چیز ہے، کیونکہ ''محصنات' کے معانی میں ، نی الواقعہ ''بن بیا بی عورتیں'' بھی شامل ہیں ، ادر مولانا مودود گی کا میعنی غلط نہیں ہے، لیکن چونکہ ،خود ''مفکر قرآن' صاحب کے خلاف ، مخالفت وعداوت ، حقد و کینہ اور حسد وعناد کی صاحب کے خلاف ، مخالفت وعداوت ، حقد و کینہ اور حسد وعناد کی آئی ہم روقت بھڑکی رہتی تھی ، اس لیے بغض مودود گی میں ، غلط بات کی تائید بھی ، ان کے لیے لازم قرار پاگئی ، اور بیتا بید باطل بھی شعوری طور پر ، جانتے بوجھتے کی گئی ہے ، کیونکہ خود '' مفکر قرآن پاگئی ، اور بیتا بید باطل بھی شعوری طور پر ، جانتے بوجھتے کی گئی ہے ، کیونکہ خود '' مفکر قرآن پاگئی ، اور بیتا بید باطل بھی شعوری طور پر ، جانتے بوجھتے کی گئی ہے ، کیونکہ خود '' مفکر قرآن کی لغات القرآن میں بھی یہ مختی موجود ہے :

" پاک دامن عورتوں کے لیے مُحْصِنَةُ اور مُحْصَنَةُ دونوں الفاظ آتے ہیں الیکن شادی شدہ کے لیے صرف مُحْصَنَةً آتا ہے، چنانچ قرآن کریم میں پاک دامن

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام ،۳ ردیمبر۱۹۵۵ء صفح ۱۳

عورتوں کے لیے اَلْمُحُصَنَت آیا ہے۔ (۲۳/۳)، جس میں شادی شدہ اور غیر شادی شدہ اور غیر شادی شدہ دونوں شامل ہیں۔ لہذا، جہاں مُحُصَنَة آئے گا، وہاں سیاق وسباق کی روے دیکھنا ہوگا، کہ اس سے مطلب غیر شادی شدہ پاک دامن عورت ہے، یا شادی شدہ عورت ہے، یا شادی شدہ عورت ہے، کا

کسی کے خلاف، حسد، ضداور تعصب کے ساتھ، موقف باطل کی تائید کرنا، اس امر کی واضح دلیل ہے کہ ایسا شخص اگر کسی کے ساتھ، اختلاف کرتا ہے، یااس ہے بھی آگے بڑھ کرنخالفت پراتر آتا ہے، تو وہ نیک نیتی کے ہر شائبہ سے پاک ہے، اس قماش کا آ دمی، ندا پنوں سے عدل کرسکتا ہے اور نہ غیروں سے انصاف حالانکہ قرآن کریم کا تھم یہ ہے:

﴿ لَا يَجُرِ مَنَّكُمُ شَنَانُ قُومٍ عَلَى آلًا تَعُدِلُوا الْمَعَدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلسَّقُوى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

''کسی قوم کی دشنی، تہمیں اس بات پر نہ اکسا ڈالے کہتم عدل نہ کرسکو، عدل ہی کرتے رہو، بہی تقویٰ سے قریب تر (عمل ) ہے۔''

تائيد باطل كى دوسرى مثال:

مولا نامودودی قرآن کریم کے ایک لفظ کا بالکل صحیح ترجمہ کرتے ہیں، طلوع اسلام کا ایک مضمون نگار، اپنی علمی بے بصناعتی کے باعث، یاشعوری بدنیتی کی بنا پر، اس ترجمہ کو غلط قرار دیتا ہے، طلوع اسلام، اس غلط ترجمہ کی تائید کر ڈالٹا ہے، کیونکہ اسے تو بہر حال ، مولا نامودودی کی مخالفت ہی کرنی ہے، خواہ وہ کتی ہی صحیح بات کریں، اور ان کے مقابلہ میں، طلوع اسلام کو، بہر صورت، اُس شخص کی جمایت ہی کرنی ہے، جومولا نامودودی کا مخالف ہو، خواہ وہ غلط موقف پر ہی کیوں نہ ڈٹا ہوا ہو۔

قرآنِ کریم ، جنت کی نعتوں کا ذکر کرتے ہوئے ، ایک مقام پر ، جو کچھ کہتا ہے ، اس کا ترجمہ مولانامحتر مبایں الفاظ کرتے ہیں۔

الفات القرآن، جلددوم، صفحه ۵۱۸

﴿ يُطَافُ عَلَيُهِمُ بِكُأْسٍ مِّن مَّعِينَ ﴾

''شراب کے چشموں سے ساغر بھر بھر کر ،ان کے درمیان پھرائے جائیں گے۔''

اس رجمه رباي الفاظ اعتراض كيا كياب

''اس آیت میں کوئی ایبا لفظ نہیں، جس کا ترجمہ شراب کیا جا سکے، کیکن مودودی

صاحب،اسےاپی طرف سے زیادہ کردیتے ہیں۔"•

جبكه مولانا مودوديُّ،اس كى دليل، بيديية بين:

''اصل میں یہاں شراب کی تصریح نہیں ہے، بلکہ صرف کا سکا لفظ استعال کیا گیا ہے، بلکہ صرف کا سکا لفظ استعال کیا گیا ہے، جس ہے، بلکہ عن فراب ہی مراد لی جاتی ہے، جس پیالے میں شراب کی بجائے، دودھ یا پانی ہو، یا جس میں کچھ نہ ہو، اسے کا سنہیں کہتے، کا سکا لفظ صرف اسی وقت بولا جاتا ہے، جب اس میں شراب ہو۔'' فلاس برطلوع اسلام کا بہی'' کھاڑی' کھتا ہے:

'' مودودگ ساحب، جب اس طرح کی ہمددانی کے دعویٰ کے ساتھ، غلط استدلال کرتے ہیں، تو جرت ہوتی ہے، شایدوہ سیجھتے ہیں کدان کی طرح دوسروں کا عربی زبان کاعلم بھی محدود ہوگا۔''

اور ذرا آ مح چل كر، يبي صاحب لكھتے ہيں:

"میری سمجھ میں سے بات نہیں آسکی کہ مشروب جنت کومودودی صاحب، شراب بنانے پر کیوں مصر ہیں۔ "

حقیقت بیہ ہے کہ حقائق سے آئی میں بند کر کے، جولوگ کسی سے خداوا سطے کا بیر رکھتے ہیں،
ان کی سمجھ میں حق کی کوئی بات بھی نہیں آیا کرتی، ایسے لوگوں کا رویہ یہی ہوا کرتا ہے کہ وہ اپنے
مخالفین پر''ہمہ دانی کے دعویٰ کے ساتھ غلط استدلال کرنے'' کا الزام عائد کرتے ہیں، تا کہ ان کی
اپنی''ہمہ دانی''ہرشک وشبہ سے بالاتر قرار پائے، اور خودان کا اپنا غلط استدلال اور باطل موقف،

طلوع اسلام، ابریل ۱۹۷۳ء ، صفحه ۲۵

لوگوں کی نگاہوں سے اوجھل رہے۔

ا بیک اورمقام پر ، یہی مقالہ نگار ، اپنے عربی ادب کے وسیع مطالعہ کے پندار میں ،غرور دتگتر کے ساتویں آسان پر پرواز کرتے ہوئے ، بیفر ماتے ہیں :

''کیاہی اچھاہوتا کہ مودودی صاحب،قرآن مجید کی تفسیر لکھنے سے پہلے، عربی ادب کا بھی مطالعہ کر لیتے '' •

ہردور میں، ہوںِ شہرت میں مبتلا لوگ، اپنی بلند پروازی کے لیے، اعاظم رجال اور صنادیدِ علم کے منہ لگتے رہے ہیں، حالانکہ چھکلی خواہ کتنی ہی بلند بامی اختیار کر لے، وہ بہر حال، چھکل ہی رہتی ہے، اونچے شہتر وں اور بلندستونوں کے ساتھ الجھنے سے، اس کی قدر ومنزلت میں کوئی اضافنہیں ہوتا۔

### لفظ كأس اورعلما ءِلغت:

جہاں تک، لفظ کا س کے معنی ومنہوم کا تعلق ہے، مولانا مودودیؒ نے کوئی غلط بات نہیں کہی، لفت کی جملہ کتب، اس معنی کی شہادت دیتی ہیں، لیکن میں صرف قین کتب لغات کے حوالے، اس کی تائید میں پیش کررہا ہوں، اوریہ تنیوں کتا ہیں، اُن کتب میں شامل ہیں جنہیں دمفکر قرآن' صاحب نے اپنی لغات القرآن کی تسویل میں پیشِ نظر رکھا تھا۔

امام ابومنصور تعالى، الى شهره آفاق كتاب فقد اللغديس ارشاد فرمات بين

(۱) (( لا يقال كأس الا اذا فيها شراب والّا فهى زجاجة جم) "كأس (كالفظ) صرف اس وقت بولاجا تأبي جبكه اس مين شراب مو، ورنه (كأس

کی بجائے) ز جاجہ کہا جاتا ہے۔'

علامه ابن منظور، اپنی مشهور كماب افت، اسان العرب، مین فرمات مین:

(٢) (( وَالكأس: الزجامة مادام فيها شراب وقال ابوحاتم الكأس

الشراب لعينه. ))•

طنوع اسلام جولائي ١٩٤٣ء صفحه ١٨

🖨 لسان العرب، جلد ٢، صفحه ١٨٩

قداللغة ، صفحه ۳۰

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

"کا س، وہ کا پنج کا برتن ہے جس میں شراب بھری ہوئی ہو، اور ابو حاتم کا قول ہے کہ کا س، بجائے خود شراب ہی ہے۔"

آ کے چل کر، وہ، ابن سیدہ، کے حوالہ سے تحریر فرماتے ہیں:

(( الكأس الخمر نفسها اسم لها، وفي التنزيل العزيز: يُطَافُ عَلَيْهِمُ بِكَأْسٍ مِّنُ مَّعِيْنٍ ٥ ))\*

''کاکس کانام بجائے خود شراب کے لیے بھی آتا ہے، جیسا کر آن مجید میں ہے: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسِ مِّنُ مَعِيْنِ ﴾''

قدرے آ گے چل کر، وہ بعض علاءِ لغت کے حوالہ ہے، پھر بیفر ماتے ہیں:

((.... قال بعضهم: هي الزجاجة مادام فيها خمر ، فاذا لم يكن فيها خمر فهي قدح، وكل هذا مؤنث وقال ابن الاعرابي: لا تسمى الكأس كأساً الا وفيها الشراب ، وقيل هُوَ اسم لهما على الانفراد والاجتماع. ))

" بعض علاءِ لغت نے کہا ہے کہ کا س وہ ساغرِ شیشہ ہے جس میں شراب ہو، اور جب اس میں شراب ہو، اور جب اس میں شراب ندر ہے، تو پھر قدح (کہلاتا) ہے اور بیسب مؤنث الفاظ ہیں۔ ابن الاعرابی کا قول ہے کہ کا س کوکا س کہاہی اس وقت جاتا ہے جبکہ اس میں شراب ہو۔ اور بی بھی کہا گیا ہے کہ کا س ، اکیلی شراب کے لیے بھی آتا ہے اور شراب اور جام شراب ، دونوں کے مجموعے کے لیے بھی آتا ہے۔''

لیکن بہرحال، اس لفظ کا اصلی، بنیادی اور غالب استعال، اُسی ساغر پر ہوتا ہے، جوشراب سے بھرا ہوا ہو، اگر چہ توسعا، زری شراب کو بھی، اور ساغر وشراب کے مجموعہ کو بھی کا س کہد دیا جاتا ہے، اور پھراس سے آگے بڑھ کر، استعارةً ہرتم کی ناگوار اشیاء کے لیے بھی، اس کا استعال ہونے لگا۔ چنانچہ علامہ ابن منظور فرماتے ہیں:

اسان العرب، جلد ٢ بصفحه ١٨٩

<sup>🗗</sup> لسان العرب، جلد ٢ بصفحه ١٨٩

(( وتقع الكأس لكل اناءٍ مع شرابه ويستعار الكأس في جميع ضرورب المكاره كقولهم: سقاه كأساً من الدلّ، وكأساً مِن الحبّ والفرقة والموت. ))•

''کاکس (کالفظ) ہراس برتن پر داقع ہوتا ہے،جس میں شراب ہو، پھراسی ہے جملہ كروبات كے ليے، اسے استعارة استعال كيا جانے لگا، جيسا كراوگوں كا قول ہے كـ "اس نے اسے ذلت كاپياله بلايا، يااسے محبت، حداثى ياموت كاپياله بلايا۔ "

اوراس بناء یر، کاس السم (ز ہر کا پیالہ ) کی ترکیب بھی شعراء کے ہاں مستعمل ہے، چنانچەاييا ہى ايك شعر، مقالەنگار نے بھى پیش كيا ہے،ليكن بيرظا ہر ہے كەكاس بيس بيرمعانى استعارة واطل کے گئے ہیں، اس کے اصل اور بنیادی معنی ، بالکل وہی ہیں، جومولانا مودودی اُ نے پیش کئے ہیں۔

اب آخريس مفرادات إمام راغب كابيا قتباس بهي ملاحظ فرما ليجيّر:

 (٣) ((كأس قال ﴿ مِنْ كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيُّالِهِ ﴾والكأس الاناء بمافيه من الشراب وسمى كل واحد منهما بانفراده كأساً ، يقال شربت كأسًا طيبة يعني بها شراب. )) •

"لفظ كا س جوآ يت ﴿ مِنْ كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيُّلاهِ ﴾ يس باسكا مطلب وہ برتن ہے جس میں شراب ہو،اور برتن ادر شراب دونوں کے لیے فر دا فر دا بھی مینام آتا ہے، کہا جاتا ہے کہ شوِبت کاسالین میں نے شراب بی، اور

کا س طبیۃ وہ ساغرہےجس کے ساتھ شراب ہو۔''

ان اقتباسات کو ملاحظه فرماییے ، ہرایک میں بنیادی اوراصلی مفہوم یہی ندکور ہے کہ کاس ، شراب سے لبریز ساغر کو کہتے ہیں، کسی عالم لغت نے اُس معنی کی کہیں بھی نفی نہیں گی، بلکہ انہی معانی کی تائیدگی ہے، جوسیدمودودیؓ نے بیان کئے ہیں، اگر چداستعارۃ "ساغر زہر"، "پیالہ

> اسان العرب، جلد ٢، صفحه ١٩٠ مفردات امام راغب بصفح ۱۳۲۳

موت'یا'' جامِ فرقت' یا'' شرابِ عشق کا پیالہ' وغیرہ کی تراکیب بھی قابلِ استعال ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ طلوع اسلام ہو، یا خود پرویز صاحب ہوں، جھوٹ ، افتراء پردازی، مغالطہ آرائی، خیانت کاری قطع وہرید،ان کا شیوہ ہے،ادراس طلوع اسلام کا یہ فیضانِ نظر ہے کہ اس کے'' لکھاڑی'' بھی الاماشاء اللہ، انہی،'' قرآنی فضائل'' ہے آراستہ ہیں۔

اب مناسب معلوم ہوتا ہے، کہ آخر ہیں،''مفکر قر آن' صاحب کی نغات القرآن کے دو اقتباسات بھی نذرِ قار مکین کر دیے جائیں:

"الکائس .....پینے کابرتن جبہاس میں پینے کی چیز موجود ہو، اگر پینے کی چیز موجود نہیں، تواسے کا سنہیں کہا جائے گا قدح کہا جائے گا۔ صاحب لطائف اللغة نے کہا ہے کہ خالی بیالہ یا کہا ہے کہ خالی بیالہ یا صرف شراب (پینے کی چیز) کو کا س کہ دیا جاتا ہے، خود تاج نے بھی اس کی تائید کی ہے۔ "•

ایک دوسرےمقام پر، پرویز صاحب لکھتے ہیں:

" جب پیاله بحرا موا مو، تو اسے کا س کہتے ہیں، اور جب خالی موتو ز جاجہ کہلاتا

**o**"\_*←* 

یہاں'' مفکر قرآن' نے ،سید مودودیؒ کی موافقت سے بیخے کے لیے، بلکہ ان کی مخالفت کرنے کے لیے، بلکہ ان کی مخالفت کرنے کے لیے، کا س کامفہوم ،۔۔۔۔'' شیشے کا وہ برتن قرار دیا ہے، جس میں (شراب کی بجائے) '' پینے کی کوئی چیز' ہو۔'' ،۔۔۔ تا کہ اس کی فکر سے وابستہ لوگ، تمام اہل لغت کے خلاف، اپنے خود . ساختہ معنی کومعیار بنا کر ،مولا نامودودیؒ کو بر سر غلطی قرار دے سکیں۔



<sup>🚯</sup> لغات القرآن،جلد٣،صفحه ١٣٠٠

### إب٨

# تخيّلاتي مقصوداور حكمت عملي

حق قطع نظراس کے، کہ فی الواقعہ، وہ حق ہے بھی یانہیں، اس کی خدمت کے دوانداز ہیں۔
ایک یہ کہ حق کو صرف حق اور باطل کو صرف باطل کہنے پراکتفا کیا جائے، دونوں کی ایک دوسرے
کے بالمقابل وضاحت کی جائے تا کہ دونوں کا مفہوم واضح ہوجائے، اورانسان، پورے شعوراور
فہم کے ساتھ جق کو قبول کرے اور باطل سے اجتناب کرے، اس مقصد کے لیے درس و تدریس
اور تلقین و تبلیغ کی جائے، اس کے نتیجہ میں جولوگ مائل ہوں، ان کا ایک حلقہ بنایا جائے، ایسے ہم
خیال افراد کی باہمی مشاورت سے، صلقہ اثر کو بڑھایا جائے۔ صلقہ سے باہر، موافق افراد کو، شاملِ
جاعت کیا جائے، اور نا موافق افراد کی مخالفت و مزاحمت کے خاتمہ کے لیے سوچ و بچار کی
جائے۔ بس اس سے آگے، ان کی سعی وکا وش کا مقصود، اور جدوجہد کا منتہا نہیں ہوتا۔

خدمت بق کا دوسراانداز، یہ ہے کہ بق کو صرف بق کہنے اور باطل کو صرف باطل کہنے پر
اکتفانہ کیا جائے، بلکہ بی کو بالفعل قائم کرنے اور پھر دائم رکھنے کی جدد جہد بھی کی جائے۔ اس
کے بالتقابل، باطل کا خاتمہ بھی کیا جائے، بلکہ باطل کا سرکھنا، شرکی سرکو بی کرنا اور فتنہ و فساد کو ختم
کرنا، علم بردارانِ بی کی جدد جہد کا اولین مرحلہ ہوتا ہے، اور پھر جب شرو باطل کی مخالفت و
مزاحت کا ازالہ ہوجاتا ہے، تو پھراقامت بی کا مرحلہ آتا ہے، مرحلہ اولیٰ ، لا الله کا اور مرحلہ افزیہ الا الله کا اور مرحلہ افزیہ الا الله کا اور مرحلہ افزیہ اللہ کا اور مرحلہ تا ہے، مرحلہ ہوتا ہے، تخزیب باطل اور تعمیر جی کے یہ دونوں مراحل، مجاہدین جی کی مرحلے سے انتہائی مرحلے تک پہنچنے کے لیے، وہ بھی سرگرمیوں کے لازمی مراحل ہیں۔ ابتدائی مرحلے سے انتہائی مرحلے تک پہنچنے کے لیے، وہ بھی تعلیم و تربیت، تلقین و تبلنے اور درس و تدریس سے کام لیتے ہیں۔ اپنی فکر سے متاثر افراد کوا پیٹ فلد میں شامل کرتے ہیں، قافلہ سے خارج افراد کو، اپنے نصب العین کی طرف دعوت دیے ہیں، اوراپی منزلِ مقصود کی طرف پیش قدمی میں انہیں اپنا شریکِ سفر بناتے ہیں۔ راستے کی مزاحمتوں کے ازالہ خاتمہ کے لیے، ممکن تدا ہیرسوچنے اور انہیں اختیار کرتے ہیں۔ واسے کی مزاحمتوں کے ازالہ خاتمہ کے لیے، ممکن تدا ہیرسوچنے اور انہیں اختیار کرتے ہیں۔ وقع سفر کے مزاحمتوں کے ازالہ خاتمہ کے لیے، ممکن تدا ہیرسوچنے اور انہیں اختیار کرتے ہیں۔ وقع سفر کے مزاحمتوں کے ازالہ خاتمہ کے لیے، ممکن تدا ہیرسوچنے اور انہیں اختیار کرتے ہیں۔ وقع سفر کے مزاحمتوں کے ازالہ خاتمہ کے لیے، ممکن تدا ہیرسوچنے اور انہیں اختیار کو جاتھ کیا کہ کو کو ت

لیے ہراُس ذریعہ اور وسیلہ کواستعال کرتے ہیں ، جسے وہ اپنے پیشِ نظرنصب العین کے حق میں مفیدیاتے ہیں۔ پرستاران باطل سے علم برداران حق کی قدم مرکشکش ، اقامت حق کے راستہ کی ایک ناگز ریمنزل ہوتی ہے،اس کشمکشِ خیروشر میں، ہرلمحدان کی نظریں،اپنے تخیلاتی مقصود اورنظریاتی منعہا برنکی رہتی ہیں۔منزل مقصود کی طرف جانے والے راستوں میں سے موز وں ترین راستے کا ،اورمتنوع ذرائع میں سے مناسب ترین ذرائع کا انتخاب کیا جاتا ہے۔ مزاحت ومخالفت کی متغرق انواع میں سے ہرنوع کی مشکل سے نمٹنے کے لیے، ہر وقت اور معقول تدبیرا پنائی جاتی ہے، بدلتے ہوئے احوال میں ،بعض اوقات ظرق وتدابیر بھی بدلنا پڑتی ہیں، حتی کہ ایک وقت کی تدبیر دوسرے وقت میں ناکارہ قراریا جاتی ہے۔ لیکن ایسے ہرموقع پر، خواه کتنے ہی وسائل و ذرائع اورطرق و تدابیر کو بدلنانیڑے،ان کی نگامیں ،اینے تخیلاتی مقصود پر جی رہتی ہیں۔دوران کشکش ،بعض اوقات ، بدلتے ہوئے حالات کے دیا ؤمیں ، جب انہیں دو برائیوں میں ہے کسی ایک برائی کواختیار کرنا ، ناگز برد کھائی دیتا ہے، تو وہ کمتر درجے کی برائی کو اپناتے ہیں، اور بھی یوں بھی ہوتا ہے کہ ان کے سامنے بھلائی کے یک لخت دوراستے آ جاتے ہیں جن میں ہے کسی ایک کواپنا نا اور دوسرے کو چھوڑ نا ، لا بدی ہوجا تا ہے ، تو ایسی صورت میں ، چھوٹی بھلائی کے راستہ کو چھوڑتے ہوئے ، بڑی بھلائی کے راستہ کواپنایا جاتا ہے ، اور مجھی ایسی صورت حال بھی پیدا ہوجاتی ہے کہ ایک بنی برصحت اصول برعمل پیرا ہونا، ان کے نصب العین کے حق میں، اس اصول کوتر ک کردینے کی نسبت، کہیں زیادہ نقصان دہ واقع ہوتا ہے، تو ظاہر ہے کہ الیی صورت میں ، ترک ِ اصول ہی کاعمل ، قرینِ مصلحت ہوگا۔ اور کبھی الیی نوبت بھی آ جاتی ہے،جس میں خیر کا کوئی راستہ نظر نہیں آتا،اور شر کو کسی عظیم ترمصلحت کی روشنی میں اختیار کرناہی ناگزیر ہوجا تا ہے۔اس طرح ،بعض اوقات ،کسی غلط حکم کی پیروی ہی کسی بڑے شرہے بچاؤ كا ذريعه بن جاتى ہے، اور بعض اوقات ، مطالبات حق پر ..... باوجود يه كه وه مطالبات حق ہیں .....زور نہ دینا بھی تقاضاء مصلحت قراریا تاہے،اور بھی ایسےمواقع بھی پیدا ہوجاتے ہیں، جہاں جھوٹ پاکسی ایسی ہی برائی کوا پنائے بغیر ، کوئی جارہ ہی نہیں رہتا۔اور بھی اینے ایسے صحت

منداصولوں میں کیک پیدا کرنا بھی ضروری ہوجاتا ہے، جنہیں ایک مستقل روایت کی حیثیت سے ہمیشہ اپنائے رکھا گیا ہو، کیکن تقاضاء وقت، ان میں کیک پیدا کرنے ، یا بالکلیہ ترک کرنے کا مطالبہ کرتا ہے۔ لیکن ان تمام صورتوں میں، خواہ مجبوریوں کی بنا پر، مثبت راہ اختیار کرنی پڑے، یا منفی راہ پر عارضی اور وقتی قدم اٹھانا پڑے، فیصلہ، بہرحال، اپنے نصب العین کی روشنی میں، عظیم ترمصلحت ہی کی بنا پر کیا جائے گا۔

نفاذِ اسلام کی راه میں آنے والی بیتمام منزلیں ، ناگزیراور لازی امرین \_ان کا واقع جونا ، عقلی بدیہیات میں ہے ہے،ان کا اٹکار،خودعقل ودانش کا اٹکار ہے۔مولا ناسیدابوالاعلیٰ مودودیؓ نے ، کسی شخص کے خط کے جواب میں ، اس مسئلہ کی بردی اچھی وضاحت کی ہے ، وہ فرماتے ہیں: ''آپ نے جن مسائل کی طرف توجہ دلائی ہے،ان کے متعلق ہمارا نقطہ نظریہ ہے کہ ہم اپنی تحریک خلاء میں نہیں چلا رہے ہیں، بلکہ واقعات کی دنیا میں چلا رہے ہیں۔اگر ہمارامقصد محض اعلان واظہار حق ہوتا ،تو ہم ضرور بے لاگ حق بات کہنے یراکتفا کرتے، لیکن ہمیں چونکہ تن کو قائم کرنے کی کوشش بھی کرنی ہے، اور اس کی ا قامت کے لیے ای واقعات کی دنیا میں سے راستہ نکالنا ہے، اس لیے جمیں نظریت (Idealism) اور حکمت عملی (Practical Wisdom) کے ورمیان توازن برقرار رکھتے ہوئے ، چلنا پڑتا ہے ، آئیڈیلزم کا تقاضا یہ ہے کہ ہم ایے آخری مقصود کو نہ صرف خود پیشِ نظر رکھیں، بلکہ دنیا کو بھی اس کی طرف بلاتے اور رغبت دلاتے رہیں اور حکمت عملی کا تقاضا یہ ہے کہ ہم اینے مقصود کی طرف بتدريج برميس، اورواقعات كى دنيامين، تم كوجن حالات سے سابقہ ہے، ان كوايخ مقصد کی طرف موڑیں ،اوراس کے لیے مفید بنانے اور مزاحتوں کو ہٹانے کی کوشش كرتے رہيں۔اس غرض كے ليے، ہميں اينے آخرى مقصود كے راہتے ميں كچھ درمیانی مقاصداور قریب الحصول مقاصد بھی سامنے رکھنے ہوتے ہیں تا کہان میں ے ایک ایک کوحاصل کرتے ہوئے ،ہم آ گے بوصے جا کیں۔ " 🌣

<sup>🗗</sup> ترجمان القرآن، دىمبر ١٩٥٧ء، صفحة ا

مولانا مودودی محتوب نگار کے دوسرے مکتوب کے جواب میں، پاکستان کے حالات، اس کی فضا ، اور اس میں پائے جانے والے مختلف عوامل ، اور پھر ان عوامل کا وہ اثر ، جومختلف سوچ رکھنے والے لوگوں پر ، پڑتا ہے ، ان سب کا تفصیلی ذکر کرنے کے بعد ، بیفر ماتے ہیں :

'' جمیں لامحالہ واقعات کی اس دنیا میں ، موافق عوامل سے مدد لیتے ہوئے ، اور مزاحم طاقتوں کے مشکش کرتے ہوئے، بندرت اپناراستہ نکالنا ہوگا، ہرقدم جس کے لیے منجائش ، نکل آئے ، فوراً اور بروقت اٹھا دینا ہوگا، دوسرے قدم کی گنجائش پیدا کرنے کے لیے، پورا زورلگانا پڑے گا۔اورسمت مخالف کی دھکا پیل،اگر ہمیں پیچے دھکیلے تواس بات کی کوشش کرنی ہوگی ، کہ پہلے قدم کی جگہ یا وُں تلے سے نہ نکل جائے،اس مشکش کے دوران میں بھتی بات بیضروری ہے کہ ہمارا آخری اوراصلی مقصود، نگاہوں ہے اوجھل نہ ہو، اتنی ہی ضروری پیربات بھی ہے کہ ہم اس کی سمت بوصنے کے لیے ہر درمیانی قدم کومقصدی اہمیت دیں، جوقدم رکھا جاچاہے،اے زیادہ سےزیادہ مطبوط بنائیں،آ گے کے قدم کے لیے، زیادہ سےزیادہ قوت فراہم كريں، اور جونمي اس كے ليے جگه پيدا ہو، اس پر فوراً قبضه كرليس، آخرى مقصود پر نگاہ جمانا، اگراس لیے ضروری ہے کہ ہمارا کوئی قدم غلطست میں ندام ہے، تو درمیان کے ہرقدم کواس کے وقت پر قریبی تھے نظر (Immedite Objective) کی حیثیت دینا،اس لیے ضروری ہے کہاس کے بغیرییش قدمی کا امکان ہی نہیں رہتا۔ جے صرف تمنائیں بیان کرنے پراکتفانہ کرنا ہو، بلکہ منزل مقصود کی طرف واقعی چلنا ہو،اسے تو ہرقدم جمانے اور دوسرا قدم اٹھانے کے لیے، تمام مکن الحصول،موافق طاقتوں سے اس طرح کام لینااور تمام موجود مزاحمتوں کو ہٹانے کے لیے اس طرح لڑنا ہوگا کہ گویااس دفت کرنے کا کام یہی ہے۔''**ہ** 

🐧 ترجمان القرآن، دىمبر ١٩٥٧ء صفحه ٢٢ تاصفحه ٢٢

اس كے ساتھ ہى متصل ، مولانامحترم يەفرىاتے ہيں:

''اس معاملہ میں صرف نظریت کا منہیں دیتی ، بلکہاس کے ساتھ عملی حکمت ناگزیر ہے،اس حکمت کونظر انداز کر دینے والانظری آ دمی،طرح طرح کی باتیں کرسکتا ہے، کیوں کہ وہ یا تو قافلے میں شامل ہی نہیں ہوتا، یا پھر قافلے کو لے کر چلنے کی ذمہ داری،اس پرنہیں ہوتی، مگر جسے چلنا ہی نہ ہو، بلکہ چلانا بھی ہو، وہ ہر بات کو محض اس کے خیالی حسن کی بنار قبول نہیں کرسکتا، اسے تو عملی نقطہ نظر سے تول کر دیکھنا ہوتا ہے كه جن حالات ميں وه كام كرر ما ہوتا ہے، جوقوت اس وقت، اس كے پاس موجود ہے، یا فراہم ہونی ممکن ہے، اور جو جو مزاحتیں راہتے میں موجود ہیں، ان سب کو د کھتے ہوئے کون می بات قاملِ قبول ہے، اور کونی نہیں۔ اور بیر کہ کس بات کو قبول كرنے كے نتائج كيا ہوں مے \_ نظرى آ دى تو بے تكلف كسى مرحلے ير بھى كہدسكتا ہے کہ ایک ایک قدم اٹھانے اور قدم قدم کی جگہ کے لیے مشکش کرنے کی کیا ضرورت ہے، 'براوراست' کیوں نہیں بڑھ جاتے ۔ مگر کام کرنے والا بیسو چنے پر مجورے كراست كى مزاحم طاقتوں كے جوم ميں سے، آخر "براوراست" كيے براھ جاؤں؟ ان كے سريرے چھلانگ لگا كرجاؤں؟ ياز مين كے پنچے سے سرنگ لگا كر تبنچوں؟ یا کوئی تعویذ ایسالاؤں کہ اسے دیکھتے ہی بیسارا جموم حیث جائے ،اور میں اینے قافلے کو لیے ہوئے، سیدھااپی منزل کی طرف بردھتا جاؤں؟ نظری آ دی، اس مشکش کے دوران میں کسی جگہ بھی تھہر جانے یا پیچھے ہٹ جانے کا بڑے اطمینان ہےمشورہ دےسکتاہے، وہ کہ سکتاہے کہ تھم کر، یا چیچے ہث کر تیاری کرو،اور پھراس شان ہے آؤ کہ بس ایک ہی ملے میں سابق نظام ختم اور نیا نظام پورے کا پورا قائم ہوجائے ، گرکام کرنے والے کو ایسے مشورے قبول کرنے سے پہلے دیکھناپر تاہے، کہ مزاحم طاقتوں کی موجودگی میں کشکش روک کرکھہر جاناممکن بھی ہے یانہیں؟ پیچھے موں تو بیک دھلہ منزل پر پہنچنا تو در کنار، اُس جگہ واپس آنے کا بھی کوئی امکان باتی رہ جاتا ہے، جہاں سے بلٹنے کے لیے کہا جار ہاہے؟ اور کیا میرے ملم نے یا بٹنے کی

یہ اقتباس، صرف نظریت اور محمت عملی کے باہمی توازن ہی کو واضح نہیں کرتا، بلکہ نظری آوی کی ذہنیت کو بھی بے نقاب کر ڈالٹا ہے، لیکن اگر ایسا نظری شخص، کسی کام کرنے والے شخص کے خلاف علمی حسد اور معاصرانہ چشمک کا بھی شکار ہو، تواس کی بے جا تقید میں بنی کا زہر بھی بیدا ہوجاتا ہے، اور وہ محض بیجا نے کہ کام کرنے والی ٹیم اور اس کے قائد میں کہاں کوئی لغزش واقع ہوئی ہے، تاکہ اسے، اس کے خلاف معاندانہ پراپیگنڈے کے لیے استعمال کیا جاسکے، نہایت خور و بنی مطالعہ کرتا ہے، اور اپنی پوری توجہ کلتہ چینی اور عیب جوئی پر مرکوزر کھتا ہے۔ لیکن اگر کوئی قابل اعتراض چینہیں مل پاتی تواسے بیزجت بھی اٹھانا پڑتی ہے کہ از خود الی کوئی چیز گھڑ کر، اس جماعت اور اس کو چلانے والے کی طرف منسوب کر ڈالے، جس شخص نے بھی ، پرویز صاحب اور ان کے مجلّہ طلوع اسلام اور اس تحریک کے لٹریج کا استقلال و ووام کے ساتھ صاحب اور ان کے مجلّہ طلوع اسلام اور اس تحریک کے لٹریج کا استقلال و ووام کے ساتھ بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے، وہ اس لٹریچ میں اسی ذہنیت کوکار فرمایا گا۔

بہرحال، آئیڈ بلزم اور تھمت ملی میں ٹھیک ٹھیک توازن قائم رکھنے کی ضرورت اورا ہمیت کو، مولا نا مودود کی ، ایک اور پہلو ہے بھی واضح فرماتے ہیں:

''ایک اور حیثیت ہے بھی نظریت اور حکمت عملی میں ٹھیک ٹھیک تو از ن قائم رکھنا ،

<sup>🐧</sup> ترجمان القرآن، وبمبر ١٩٥١ء، صفحه ٢٦ تاصفح ٢٢

اس مخص کے لیے ضروری ہے جوواقعات کی دنیا میں عملاً ایے نصب العین تک پہنچنا چا ہتا ہو، آئیڈیلزم کا تقاضا یہ ہے کہ اپنے نصب العین کی انتہائی منزل ہے کم کسی چیز کوآ نکھا تھا کر بھی نہ دیکھے، اور جن اصولوں کو وہ پیش کرتا ہے، ان پر تختی کے ساتھ جمار ہے، مگر واقعات کی دنیا میں بیہ بات، جوں کی توں مبھی نہیں چل سکتی۔ یہاں نصب العین تک پہنچنے کا انحصار ایک طرف ان ذرائع پر ہے جو کا م کرنے والے کو ہم پنچیں ، دوسری طرف ان مواقع پر ہے، جواہے کام کرنے کے لیے حاصل ہوں ، اور تیسری طرف،موافق اور ناموافق حالات کے گھٹے بروھتے اُس تناسب پر ہے جس سے مختلف مراحل میں اے سابقہ پیش آئے، بینٹنوں چیزیں مشکل ہی ہے کسی كوبالكل ساز گارل عتى بين \_كم ازكم ،ابل حق كوية بهي ساز گارنبيس ملي بين ،اورندآج ملنے کے کوئی آثار ہیں،اس صورت حال میں، جو شخص پیچاہے کہ پہلا قدم،منزل پر ہی رکھوں گا ،اور پھر دورانِ سعی ،کسی مصلحت وضرورت کی خاطر ،اینے اصولوں میں کسی استثناءاورکسی لیک کی گنجائش بھی نہ رکھوں گا، وہ عملاً اس مقصد کے لیے کوئی کا م نہیں کرسکتا، یہاں آئیڈیلزم کے ساتھ، برابر کے تناسب سے حکمت عملی کا ملنا ضروری ہے، وہی پیطے کرتی ہے کہ منزل مقصود تک پہنچنے کے لیے راستے کی کن چیزوں کو، آ گے کی پیش قدی کا ذریعہ بنتا جاہئے ،اور کن کن مواقع سے فائدہ اٹھانا چاہئے ،کن کن موانع کو ہٹانے کومقصدی اہمیت دینی جاہئے ،اوراینے اصولوں میں سے کن میں بے لیک ہونا، اور کن میں اہم تر مصالح کی خاطر، حسب ضرورت لیک کی گنجائش نکالناحاہے۔''•

سیدابوالاعلیٰ مودودیؒ کا آئیڈیلزم اور حکمتِ عملی کے باب میں بیموقف آیاان کا خانہ زاد موقف ہے یافی الواقعہ قر آن وسنت پرمنی موقف ہے؟ اس ضمن میں ، وہ ارشاد فرماتے ہیں: ''اس معاملہ میں توازن کا بہترین نمونہ ، نبی منظ کیا کے طرزعمل میں ملتاہے، آپ ً

<sup>🖚</sup> ترجمان القرآن، ديمبر ١٩٥٧ء ، صفحة

کی زندگی میں،اس کی بے شارمثالیں ملتی ہیں،ان میں سے میں یہاں صرف ایک مثال پیش کروں گا، آپ جونظام زندگی قائم کرنے کے لیےمبعوث ہوئے تھے، وہ بوری نوع انسانی کے لیے تھا، صرف عرب کے لیے نہ تھا، مگر عرب میں اس کا قائم ہونا اور پوری طرح جم جانا ، دنیا میں اس کے قیام کا ناگزیر ذریعہ تھا، کیونکہ آ ہے کو آیے مثن کی کامیابی کے لیے، جومواقع عرب میں حاصل تھے، وہ اور کہیں نہ تھے، اس لیے آپ نے اس کومقصدی اہمیت دی، بیرونی دنیا میں دعوت پہنچانے کی صرف ابتدائی تدبیرون پراکتفافر مایا، اپنی پوری توجه اور پوری طافت صرف عرب میں اقامت دین پرصرف فرمائی ،اور بین الاقوامیت کی خاطر ،کوئی ایسا کام نه کیاجو عرب میں اس مقصدِ عظیم کے لیے نقصان دہ ہو۔ اسلامی نظام کے اصولوں میں ہے ایک میبھی تھا کہتما منسلی اور قبائلی امتیاز ات کوختم کر کے ،اس برا دری میں شامل ہونے والے تمام لوگوں کو یکسال حقوق دیئے جا میں ،اور تقوی کے سوافرق مراتب کی کوئی بنیاد نسر بنے دی جائے ،اس چیز کوقر آن مجید میں بھی بیان کیا گیا،اورحضور ً نے بھی بار باراس کو نہ صرف زبانِ مبارک سے بیان فرمایا، بلکہ عملاً موالی اور غلام زادوں کوامارت کے منصب دے کر، واقعی مساوات قائم کرنے کی کوشش بھی فرمائی، ليكن جب يورى مملكت كى فرما نروائى كامسكه آيا، تو آب نے بدايت دى كه الائمة من قریش ''امام، قریش میں ہے ہول''۔ ہر خص دیکھ سکتا ہے کہ اس خاص معاملہ میں میہ ہدایت،مساوات کے اس عام اصول کے خلاف پڑتی ہے، جو کلیہ کے طور پر پیش کیا گیا تھا۔سوال پیدا ہوتا ہے کہ اسلام کے ایسے اہم اصول میں اتنے بڑے استثناء کی گنجائش کیول ہیدا کی گئ؟ اس کا جواب اس کے سوااور کیا ہوسکتا ہے کہ اُس دفت عرب کے حالات میں ،کسی غیر عرب تو در کنار ،کسی غیر قریثی خلیفہ کی خلافت بمی عملاً کامیاب نہیں ہوسکتی تھی ،اس لیے حضور ؓ نے خلافت کے معاملہ میں مساوات کے اس عام اصول بڑمل کرنے سے صحابہ کور دک دیا ، کیونکہ اگر عرب ہی میں ،حضور "

کے بعد، اسلامی نظام درہم برہم ہوجاتا تو دنیا میں اقامت دین کا فریضہ کون انجام دیتا، بداس بات کی صرح مثال ہے کہ ایک اصول کو قائم کرنے پر ایسا اصرار، جس سے اس اصول کی بذہبت، بہت زیادہ اہم دینی مقاصد کونقصان پہنچ جائے، حکمت عملی ہی نہیں، حکمت دین کے بھی خلاف ہے۔'' • •

امامتِ قریش والی صدیث سے مولانا مودودیؒ نے ، مندرجہ ذیل اصولوں کا استباط فرمایا ہے ۔

اولاً : ...... 'اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی نظام زندگی ، جن لوگوں کو قائم کرنا اور چلانا ہو، انہیں آئی صیل بند کر کے حالات کا لحاظ کے بغیر، پورا کا پورانسخہ کسلام کیبارگی استعال نہ کر ڈالنا چاہئے ، بلکہ عقل اور بینائی سے کام لے کر ، زمان و مکان کے حالات کو ایک مومن کی فراست اور فقیہ کی بصیرت و تذیر کے ساتھ ٹھیک ٹھیک جانچنا چاہئے ، جن احکام اور اصولوں کے نفاذ کے لیے حالات سازگار ہوں ، انہیں نافذ کرنا چاہئے ، اور جن کے لیے حالات سازگار نہوں ، ان کومؤ خرر کھ کر ، پہلے وہ نافذ کرنا چاہئے ، اور جن کے لیے حالات سازگار نہ ہوں ، ان کومؤ خرر کھ کر ، پہلے وہ تدابیرا فقیار کرنی چاہئیں جن سے ان کے نفاذ کے لیے پہلے فضا موافق ہو سکے ، اس چیز کا نام حکمت یا حکمت عملی ہے ، جسکی ایک نہیں بیسوں مثالیس شارع علیہ السلام کے اقوال اور طرزعمل سے ملتی ہیں ، اور جن سے معلوم ہوتا ہے کہ اقامت و بین ، برھوؤں کے کرنے کا کام نہیں ہے ۔ ''

ثانیاً ...... "اس سے سبق ملتا ہے کہ جب زمان و مکان کے حالات کی وجہ ہے،
اسلام کے دوا حکام یا دواصولوں یا دو مقاصد کے درمیان عملاً تضاد واقع ہو جائے
یعنی دونوں پر بیک وفت عمل کرناممکن ندرہے تو دیکھنا چاہئے کہ شریعت کی نگاہ میں
اہم تر چیز کون تی ہے، اور پھر جو چیز اہم تر ہو، اس کی خاطر، شری نقطہ نظر ہے کم تر
اہم تر چیز کون تی ہے، اور پھر جو چیز اہم ترک کر دینا چاہئے جب تک دونوں پر ایک
اہمیت رکھنے والی چیز کواس وفت تک ترک کر دینا چاہئے جب تک دونوں پر ایک
ساتھ عمل کرناممکن نہ ہو جائے، لیکن اسی حد تک ایسا کرنا چاہئے، جس حد تک یہ

<sup>📭</sup> ترجمان القرآن، دسمبر١٩٥٧ء ، صفحة

ناگزیرہو۔ نبی بین آئی آئی نے خلافت اسلامیہ کا سخکام کو،اصولِ مساوات کے قیام پر ترجیح دی، کیونکہ خلافت کے اسخکام پر پورے اسلامی نظامِ زندگی کا قیام و نفاذ موقوف تھا۔۔۔۔۔اور یہ گل، اسلام کی نگاہ میں ایک جزوکی بنسبت، عظیم تر اہمیت رکھتا ہے، لیکن آپ نے اس مقصد کے لیے اصول مساوات کو بالکلیے نہیں بلکہ اس کے صرف اس جھے کو معطل رکھا ہے جو منصبِ خلافت سے متعلق تھا، کیونکہ صرف اس حد تک اس کا تعطل ناگزیرتھا۔ یہ ایک مثال ہے قاعدہ اھون البلیتین کی ۔ اس سے وہ موقع ومحل بھی معلوم ہو جاتا ہے جس میں یہ قاعدہ جاری ہوگا اور اس کے حدود و مروقع ومحل بھی رشنی پر تی ہے۔''

ثالثاً ..... اس سے بیستی جھی ملتا ہے کہ جہاں قبامیت اور برادر یوں کے تعصبات یا دوسری گروہی عصبیتیں زندہ و متحرک ہوں ، دہاں ان سے براہ راست تصادم کرنا مناسب نہیں ہے ، بلکہ جہاں جس قبیلے ، براوری یا گروہ کا زور ہو، دہاں ای کے نیک لوگوں کو آ گے لانا چاہئے ، تا کہ زور آ ور گروہ کی طاقت ، اسلامی نظام کے نفاذ کی مزاحم بننے کی بجائے ، اس کی مددگار بنائی جاسکے ، اور بالآخر نیک لوگوں کی کارفرمائی سے وہ حالات بیدا ہو تعمیں جن میں ہر مسلمان مجرد اپنی دینی و اخلاقی اور وہنی صلاحیت کی بنا پر ، بلا لحاظ انسل ونسب و وطن ، سربراہی کے مقام پر آ سکے ۔ یہ بھی اس حکمت کا ایک شعبہ ہے ، جے حکمت علی کے نام سے یاد کرنے کا گناہ ، مجھ سے سرز دہوا ہے۔ "

ا مامت قریش والی حدیث کے علاوہ ، تھمت عملی کے باب میں ، مولانا مودود گ نے ، جو کی مثالیں پیش فرمائی ہیں ، ان میں سے ایک مثال ، ان الفاظ میں بیان کی گئے ہے :

''راست بازی اورصداقت شعاری ،اسلام کے اہم ترین اصولوں میں سے ہے ، اور جھوٹ اس کی نگاہ میں ایک بدترین برائی ہے، کیکن عملی زندگی کی بعض ضرورتیں

<sup>🛭</sup> تھیمات،جلدسوم،صفحہ ۱۳۲۳

الیی ہیں جن کی خاطر، جھوٹ بولنے کی نہ صرف اجازت ہے، بلکہ بعض حالات میں،اس کے وجوب تک کا فتو کی دیا گیا ہے۔''•

جن بعض حالات میں جھوٹ بولنے کی اجازت ہے، ان کی وضاحت بھی ، مولا نامووودگ نے اس وقت فرما دی تھی ، مولا نامووودگ نے اس وقت فرما دی تھی ، جب کسی معترض نے بیا کہا تھا، کہ ''ایس اجازت ، شخصی حاجات و مشکلات رفع کرنے کی حدتک تو درست ہے، گردین کے لیے، یاا قامت دین کے کام میں، اسے استعال نہیں کیا جاسکتا''۔اس پرمولا نامحترم نے بیفر مایا تھا:

" بیسراسرایک بے بنیا دو تو کی ہے جس کے لیے کتاب وسنت میں کوئی ولیل نہیں ے، اوراس کے خلاف دلائل کثرت ہے موجود ہیں، خلافت وامامت ہے بوھ کر، ا قامت دین کا کام اور کون سا ہوسکتا ہے؟ اور آپ ابھی دیکھے چکے ہیں کہ اس کے قیام واستحکام کی خاطر، نبی مشتریم نے خود اهون البلیتین کے قاعدے کو استعال فرمایا۔ جہاونی سبیل اللہ سے بڑھ کر، اقامت وین کا کام آپ س کو کہد سکتے ہیں؟ اوراس کی جنگی ضروریات کے لیے جہاں ناگزیر ہو، وہاں جھوٹ کی اجازت حضور نے خود دی ہے جبیبا کہ سلم اور ترندی کی متندا حادیث سے ثابت ہے۔اس چیز ہے جس شخص کو انکار ہے، اس سے میں پوچھتا ہوں کہ آج اگر آپ ایک حکومت، خلافت على منهاج النوت كى بنياد يرقائم كرير، تو فرماية آپ كى حكومت، دىمن ملکوں میں، جاسوں بھیج گی یانہیں؟ اور اگر بھیج گی تو انہیں بہت سے احکام شرعیہ کے معالمے میں ڈھیل دے گی پانہیں؟ کیاوہ انہیں اس امر کا یابند بنائے گی کہ دشمن ملک میں پورے ناپ تول کی ڈاڑھی رکھیں، تھبہ بالکفارے بچییں، کھانے پینے کے معامله میں تمام شرعی قیود کالحاظ رکھیں،اوراپنا کام بس سیدھے سادے حلال وطیب ذرائع بی ہے انجام دیں؟ فرض کیجئے ،کسی قوم ہے آپ کولڑائی پیش آتی ہے،اور آب ایسے مواقع پاتے ہیں کہ دشمنوں میں روبید پھیلا کر، پھوٹ ڈلواسکیں ،ان کے

<sup>🐧</sup> تفهیمات،جلدسوم،صفحه ۹۸

کام کے آ دمیوں کو تو زسکیں، ان کے جنگی راز معلوم کرسکیں، اور ان میں اپنا ایک پانچواں کالم پیدا کرسکیں، آپ ان مواقع سے فائدہ اٹھا کیں گے یا نز ہرتیں گے؟ فرض کیجئے، آپ خود اللہ کی راہ میں لڑنے جاتے ہیں، اور دیمن کے ہاتھ گرفتار ہو جاتے ہیں، ور دیمن کے ہاتھ گرفتار ہو جاتے ہیں، دیمن، آپ سے اسلامی حکومت کے جنگی راز معلوم کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ آپ و کیھتے ہیں کہ نہ خاموش رہنا ممکن ہے، نہ تو رہے کام چاتا ہے، اس حالت میں آپ اپنی فوج اور حکومت کے راز بتا دیں گے یا دیمن کو قصداً جھوٹی اطلاع وے کر، خلافت اسلامیہ کو نقصان اور تباہی سے بچانے کی کوشش کریں گے؟ اس کا جواب نفی یا اثبات، جس میں بھی ہو، صاف صاف ہونا چا ہے تا کہ آپ کا صحیح مؤقف معلوم ہو سکے، اور ساتھ ہی ہے بھی وضاحت فرما دیں کہ خلافت علی منہائ مؤقف معلوم ہو سکے، اور ساتھ ہی ہے بھی وضاحت فرما دیں کہ خلافت علی منہائ النہ جوتا ہے یا نہیں ؟، ۵

یہ ہمولانا مودودی کاموقف، حکمت عملی کے باب میں، جے تفصیل سے بیان کیا گیا ہے،
اگر چداس کے حق میں، انہوں نے کتاب وسنت سے جو دلائل پیش کیے ہیں، ان کوہم نے ، بجز
امامت قریش اور ناگزیر حالات میں اذن کذب، کے، جملہ نصوص کونظر انداز کردیا ہے۔ تاہم عقل
ودانش کی روشنی میں ، اس کا وزن، ہروہ خص محسوس کرسکتا ہے، جوفہم اسلام اور تفقہ فی الدین کے
ساتھ ساتھ مظہر حق کے لیے عملاً میدان شکش میں سرگرم کارہے۔

ددمفکر قرآن 'نے باوجود کیدمولانا محترم کی ان جملتح ریوں کو پڑھا بھی ،اوران میں سے بخرضِ اعتراض حوالے ہیں اوران میں سے بخرضِ اعتراض حوالے بھی دیئے ،لیکن وہ ،اقتباسِ بالا میں پیش کردہ جملہ سوالات کا جواب دینے کی جرأت نہ کر سکے ،اورصرف ایک سوال کا جواب بایں الفاظ پیش کر سکے :

''جہاں تک جنگ میں گرفتار ہونے والے سپاہی کا تعلق ہے، تو (اگروہ مومن ہے، تو) جان دے دے گا، کین نہ جھوٹ بولے گا اور نہ تشکر کے راز افشا کرے گا۔' \*\*

🗗 طَلوحُ اسلام ، اپریل ۱۹۸۳ء ، صفحه ۲۰

<sup>🐧</sup> تمبيمات،جلدسوم،صفحه ٢٧١

جہاں تک حکمت دین کے پہلو ہے، اس مسئلہ کا تعلق ہے کہ بعض ناگزیرامور میں جھوٹ

بولنے کی شرعاً اجازت ہے، اورایسے ہی ناگزیر حالات میں، اھون البلیتین کا قاعدہ استعمال

کرتے ہوئے، دو برائیوں میں سے چھوٹی برائی اختیار کرنے کی تاکید ہے تو اس کے دلائل، خود
مولا نا مودودیؒ نے کتاب وسنت سے پیش کیے ہیں۔ پرویز صاحب، قرآنی دلائل میں تاویل
کرتے ہوئے، اس کا مفہوم کچھاور ہی بیان کرڈالتے ہیں، اور سنت کے دلائل کو یہ کہہ کررد کر
دیتے ہیں کہ جن احادیث میں، یواقعات فہ کور ہیں، وہ نہ صرف میے کہ نظاف قرآن 'ہیں، بلکہ
دیتے ہیں کہ جن احادیث میں، یواقعات فہ کور ہیں، وہ نہ صرف ہے کہ نظاف قرآن 'ہیں، بلکہ
الزام عائد ہوتا ہے، فالم ذا میروایات اور یہ واقعات نا قابل قبول ہیں۔

# حكمت عِملى اور ' مفكر قر آن' كالنريج.

فیصے یاد ہے کہ مولانا مودودیؒ کے موقف کی تائید وہمایت میں، عاصم نعمانی صاحب نے روز نامہ جنگ میں، مورخہ مارچ ۱۹۸۳ء کوایک مقالہ شائع کیا تھا، جس میں 'دمفکر قر آن' صاحب کے نقطۂ نظر کی تر دیدو مخالفت کی گئی ہی۔ عاصم نعمانی صاحب کا یہ مقالہ، دلائل کے اعتبار سے صحح اور درست ہونے کے باوجود ہمض اس بناپر کمزور تھا کہ انہوں نے یہ ساری قلمی جنگ، خود اپنی سرز مین میں، قر آن وسنت کے دلائل سے ساتھ لائی تھی، جبکہ اسے فی الواقعہ معترض' دمفکر قر آن' ہی کی گراؤ تلا پر ، خودائن ہی کے ہمتھیاروں سے لائا چاہے تھی۔ میرا ذاتی تجربہ یہ ہے کہ منکر بنی حدیث، قر آنی دلائل کواپنی تاویلاتِ فاسدہ کا نشانہ بناد ہے ہیں، اور پرویز صاحب کے منکر بنی حدیث، قر آنی دلائل کواپنی تاویلاتِ فاسدہ کا نشانہ بناد ہے ہیں، اور پرویز صاحب تر دید اند ھے مقلد بن ،ان' قر آنی جواہر پاروں' پر مطمئن رہتی ہے۔ رہے سنت کے دلائل ، تو ہ ان ان وہ ان کے ذو میں بیں ، باتی رہ گئے فقہاء وہم ہمتہ بن امت کے دلائل ، تو وہ ان کے ذو درسول اللہ طبح ہمتہ بن امت کے دلائل ، تو وہ ان کی درکے سے جہت ہی نہیں ہیں ، باتی رہ گئے فقہاء وہم ہمتہ بن امت کے فتا وکی ونظریات، تو ان کی درکے سے جہت ہی نہیں ہیں ، باتی رہ گئے فقہاء وہم ہمتہ بن امت کے فتا وکی ونظریات، کے داد کی سے میاں کے مندوں کے معامی کارگر ہیں ، نہ نبی اگر میں ویا کے معامی کے مندوں کے سامنے نہ قر آئی دلائل ، کی کارگر ہیں ، نہ نبی اگر میں گئے کہا کا طرز عمل

پیش کرناسودمندہے، اور نہ فقہاء وعلاءِ امت کے ارشادات۔ ان لوگوں کی گردنیں اگر جھکتی ہیں تو صرف ' دمفکر قرآن' کے مقولات و مقالات اور طلوع اسلام کی عبارات و اقتباسات ہی کے سامنے جھکتی ہیں۔ اس لیے ہم مجبور ہیں کہ طلوع اسلام اور پرویز صاحب ہی کے لٹریچر سے وہ دلائل پیش کریں، جو، خود' مفکر قرآن' کی تر دیداور مولانا مودود کی کی تائید پرشاہد عدل ہیں۔

# (۱) تخيلاتی نصب العین اورمملی صورتحال:

متحدہ ہندوستان میں، جب پھے لوگوں نے بیہ کہنا شروع کیا، کہ''ہندوستان کے ایک چھوٹے سے جھے (مجوزہ پاکستان) میں اسلامی حکومت قائم کرنے کی بجائے، پورے ہندوستان میں اسلامی حکومت کو قائم کرنا چاہئے''، تو اس وقت''مفکر قرآن' صاحب نے''تخیلاتی نصب العین''اور''ہندوستان کی واقعی صورت حال' میں، موازنہ کرتے ہوئے، مندرجہ ذیل الفاظ میں ''حکمت عملی''کوواضح کیا:

" چونکہ اس اعتراض میں ایک خاص اسلامی ولولہ نظر آتا ہے، (اور ہوسکتا ہے کہ بعض لوگ، واقعی، اسلامی جذبہ کے ماتحت بیاعتراض کرتے ہوں) اس لیے اس پر ذرا شھنڈے دل سے غور کرنا چاہئے۔ اس میں قطعاً شبہ بیں کہ مسلمانوں کا نصب العین، تمام ہندوستان میں اسلامی حکومت کا قیام ہونا چاہئے، لیکن سوال اس وقت صرف تخیلاتی نصب العین کا نہیں، بلکہ بیہ ہے کہ کملی طور پر کیاصورت اختیار کی جائے کہ جس سے ہماری حالت آج کی حالت سے بہتر ہوجائے۔" اس کے عقلی دلائل دیتے ہوئے، بہ کہا گیا:

"بیظا ہر ہے کہ تمام ہندوستان میں ریت کے منشر ذروں کی ہی زندگی بسر کرنے کے مقابلے میں، (کہ جنہیں ہوا کا ہر تیز جھونکا جدھر چاہے، اڑا کرلے جائے) بیہ یقیناً بہتر ہے کہ یہی ذرے سٹ کر، کسی ایک گوشے میں چٹان بن جا میں، تاکہ حوادث زمانہ کے تھیٹر وں کا مقابلہ کرسکیں۔سارے ہندوستان میں ذلت ومحکومی کی

طلوع اسلام ، منی ۱۹۳۹ ، صفحه ۱۹

زندگی بسرکرنے کے مقابلے میں ، ایک خطے میں عزت اور وقار کی زندگی کا حصول ، کون ساخسارے کا سودا ہے۔' • •

سیافتباس، اس امر کو واضح کر دیتا ہے کہ اگر چہ ایک طرف ہمار انصب العین ہے کہ سارے ہندوستان میں (نہیں، بلکہ ساری روئے زمین پر، کیونکہ ہر ملک، ملک ماست کہ ملک خدائے ماست) اسلای حکومت کا قیام عمل میں لا یاجائے، لیکن یہ ایک ایسانصب العین ہے، جو تحیّلاتی اور تصوراتی نصب العین ہے، عملاً صورت واقعہ بیہ کہ سارے ہندوستان میں اسلامی حکومت کا قیام ممکن نہیں، البتہ ان بعض علاقوں میں اس کا امکان ہوسکتا ہے، جہال مسلمان اکثریت میں ہیں۔ لہذا حکمت عملی کا تفاضا ہیہ ہے کہ فیصلہ ، تخیلاتی نصب العین کے تحت نہیں، بلکہ واقعاتی صورت حال کی روشی ہی میں کیا جائے، یہی دراصل وہ حکمت عملی ہے، جس کا اثبات سید صورت حال کی روشی ہی میں کیا جائے، یہی دراصل وہ حکمت عملی ہے، جس کا اثبات سید مودودیؓ نے کیا ہے۔

### (٢): اهون البليتين:

متحدہ ہندوستان میں ،سلم لیگ کے ایک دھڑے نے ،جس کی قیادت ،سرسکندر حیات خال کررہے تھے ،سلم لیگ کے مجموعی موقف سے انحواف کیا ،جس پرتعزیری کاروائی لازم تھی ،
لیکن قائد اعظم نے اس سرتا بی پر ،کوئی تعزیری قدم نہیں اٹھایا ،کیوں؟اس لیے کے مسلم لیگ کے قائد اعظم ،اگرکوئی ایسا قدم اٹھاتے ، تو خدشہ تھا کہ سرسکندر حیات اپنے دھڑ ہے کے ساتھ علیحدہ ہو جاتے اور مسلم لیگ کی قوت دو حصول میں بٹ کر کمزور ہوجاتی ، نیز یہ کہ یہ علیحدگی ،علیحدگی مزید دروازوں کو کھول کر ،مسلم لیگ کی قلست وریخت کا باعث بن جاتی ۔اب صورت حال یہ مخی ،ایک طرف ،سرسکندر حیات کی مرتشی ادر عدوان کے مفترات تھے، اور دوسری طرف تعزیری قدم اٹھانے کی مرتشی اور عدوان کے مفترات تھے، اور دوسری طرف تعزیری قدم اٹھانے کہ بھی علیہ مفرر سال ہے ،اس لیے انہوں نے کوئی تعزیری قدم اٹھانے سے گریز کیا۔
گذیر مطلوع اسلام نے بی تبھرہ کیا:

طلوع اسلام ، منی ۱۹۳۹ء ، صفحه ۱۹

"ایک طرف، خود غرض" رفقاء کار" کی سرکشی و عدوان کے ملی تقصانات دوسری طرف، ان کے خلاف تعزیری اقد امات کی صورت میں ، ان کی مفسدہ پردازیوں کی دوک تھام کے لیے قوت کی کی ۔ اس مقام پر بیتو لنا ضروری ہو جاتا ہے کہ ان دونوں مفاسد میں سے کون سامفسدہ ، ملت کے لیے کم نقصان کا باعث ہے۔ اس میں شبہیں کہ ایسے وقت میں ، جذبات کا تقاضا بھی یہی ہوتا ہے کہ سرکشی وسرتا بی کی سراضروردی جائے ، ورنہ وقار (Prestige) پرحرف آتا ہے، اس لیے بیامتحان مراضروردی جائے ، ورنہ وقار (Prestige) پرحرف آتا ہے، اس لیے بیامتحان اور بھی سخت ہوجاتا ہے۔ ایسے میں جذبات پرقابور کھنا ، اور پھر بیموازنہ کرنا کہ ہردو نقصانات میں سے کون سافقصان ، زیادہ ضرر رسال ہے، صاحب ہمت و بصیرت کا کم ہمت و بصیرت کا مہمت و بصیرت کا مہمت و بصیرت کا مہمت و بصیرت کے میاسی مدار انظام کو اللہ تعالیٰ نے ہمت و بصیرت سے بہرہ وافر عطافر مایا ہے، مسٹر جناح نے حالات کی نزاکت پر کھنڈے دل سے غور کیا ، اور گھرے تذہرے بعد ، وہ راہ اختیار کی ، جومفا و ملت کے کے مضرر رسال ہے۔ ' ا

اس ضمن میں آ گے چل کر، پرویز صاحب نے اهون البلیتین کی وہی اصطلاح استعال کی ہے، جے مولا نامودودیؓ نے استعال کیا ہے:

''مسٹر جناح کا یہ فیصلہ، نہ مداہنت پر بنی ہے، نہ دوں ہمتی پر ، بلکہ قوم کے موجودہ حالات کے پیشِ نظر ،اهون البلیتین (Lesser Evil) کا انتخاب ہے۔'' اس کے ساتھ ہی، اهون البلیتین کے تق میں،قر آن کریم سے،ان الفاظ میں استدلال کیاجا تاہے:

" جب حضرت موی عَالِیلًا، طور پر معتلف ہونے کے لیے گئے، تو قوم کو حضرت ہارون کی نگر انی میں چھوڑ ابنایا، اورقوم ہارون کی نگر انی میں چھوڑ گئے، ان کی عدم موجودگی میں سامری نے بچھڑ ابنایا، اورقوم اس کی پرستش کرنے لگ گئی، جب حضرت مونی نے آگرد یکھا کہ قوم گؤسالہ پرتی

طلوع اسلام، تمبر ۱۹۴۰ء صفحه ۵

میں الجھ رہی ہے، تو نہایت خشم ناک ہو کر حضرت ہارون سے بوچھا کہ: ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْرَءَيْتَهُمُ صَلُّوا ﴾ "جب تونے دیکھا کہ قوم یول مراہ ہورہی ہے تو تمہیں کس چیز نے اس بات ہے روکا کہ تُو انہیں شرک ہے منع کرتا۔'' حضرت مارون مَالِينًا نے جواب دیا کہ میں نے اگر تحق ہے نہیں روکا، تو اس خیال ہے کہ: ﴿ إِنِّي خَشِيْتُ أَنُ تَقُولُ فَرَّقُتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيُلَ وَلَمُ تَرُقُبُ قَولِيُّ ٥ ﴾ (٢٠/٩٣) ' مين ڈرا كهتم بين كهوكه تونے بني اسرائيل مين تفرقه ڈال دیا، اور میری بات کا خیال ندکیا ..... 'اس پر حضرت موسی نے انہیں کچھاور نہیں کہا۔ د کیھئے ،حضرت ہارون خود نبی ہیں،قوم ان کی نگرانی میں دی گئی ہے،اس نے گئو سالہ پرستی کی راہ اختیار کر لی ہے۔اس جرم کے نتائج ان کے سامنے ہیں،کیکن خق نہیں کرتے ، کہ انہیں ڈرہے کہ اس سے ان میں تفرقہ پیدا ہوجائے گا اور تفرق و تخرب کےعواقب بخی میں التواء کے نتائج سے کہیں زیادہ ضرررساں ہیں ،اس لیے وہ انتظار کرتے ہیں کہ حضرت موسیٰ واپس تشریف لے آئیں تو پھران کی قوت کے ساتھ وہ قدم اٹھایا جائے کہ گئوسالہ پرستی بھی ختم ہو،اورتفرقہ بھی پیدانہ ہو۔'' 🏵 اهون البليتين كابيقاعده، جيد مفكرقرآن 'ن قرآن مجيد اخذكيا ، اور پهراس

"قاعدہ افتیارِ اھون البلیتین بیہ کہ جب بھی آ دمی کو ایسے حالات سے سابقہ پیش آئے ، جن کے اندر دوبرائیوں میں ہے ایک کو اختیار کرنا ناگزیر ہوجائے ، تو وہ اس کُر ان کو اختیار کرنا ناگزیر ہوجائے ، تو وہ اس کُر ان کو اختیار کرے جوشریعت کی نگاہ میں کم کری ہو، اسی طرح جب شریعت کی دوقد روں یا دو مقاصد کو بیک دفت حاصل کرنا ممکن نہ ہو، یا دوا حکام پرایک ساتھ ممل نہ ہو سکے تو ان میں ہے اُس چیز کو اختیار کیا جائے ، جس کی قدر واہمیت ، شریعت کی نہ ہو سکے تو ان میں ہے اُس چیز کو اختیار کیا جائے ، جس کی قدر واہمیت ، شریعت کی

طلوع اسلام ، تمبر ۱۹۳۰ ، ۱۲ تا ۵

#### TAT

نگاہ میں زیادہ ہو، اور کم تر قدر واہمیت کی چیز کو زیادہ میش قیمت چیز پر اس حد تک قربان کیا جائے، جس حد تک کہ وہ اس موقع محل میں ناگزیر ہو۔ اس قاعدے کے استعمال کی صحت کا انحصار بھی اس پر ہے کہ آ دمی، جس چیز کو جس چیز پر ترجیح دے رہا ہے، اس کے اہم تر ہونے کی دلیل، اس کے پاس کتاب وسنت سے ہو، اور وہ یہ ثابت کر سکے کہ اس وقت میتر جی فی الواقع ناگزیرہے۔' •

اب اگراس قاعدہ (اھون البلینین) کو' دمفکر قرآن'، اُس قائداعظم کے ق میں استعال کرسکتے ہیں، جنہوں نے بڑی بُرائی کے مقابلہ میں چھوٹی برائی کو اختیار کرنا، ناگزیسمجھا، تو محمد رسول اللہ طلطے کیائے ، خلافت وامامت قریش کے معاملہ میں، اِسی قاعدہ کو کیوں استعال نہیں کر سکتے جبکہ وہ دیکھ رہے تھے کہ مساوات کے عام اصول پڑمل بیرا ہونا، پورے دین کی اقامت کو خطرے میں ڈال دینے کا موجب تھا؟

## (٣)وسبع ترمفاد مين 'اصول شكيٰ':

پاکستان بنتے ہی، طلوع اسلام نے، جب اپ نصور قرآن کو حدیث رسول اور سنت ہی کو سنت ہی کو اسلام کا سرچشمہ تسلیم کررہ سے میں اور بیر چاہتے تھے کہ کتاب وسنت ہی کی روشی میں ، طرزیر بر پاکستان کی اسلام کا سرچشمہ تسلیم کررہ سے میں اور بیر چاہتے تھے کہ کتاب وسنت ہی کی روشی میں ، طرزیر بر پاکستان کی اسلامی ریاست کی تعمیر کی جائے ، طلوع اسلام نے ان کے بالمقابل ، یکوشش کی کہ فقط قرآن ہی کے نام کی آڑ میں ، یہاں وہ نظام نافذ کیا جائے ، جے تہذیب مغرب کی فاسد معاشرت کے لواز مات کو ، اشتراکیت کے ساتھ پوندکاری کرتے ہوئے ، قرآن کریم کے جعلی معاشرت کے لواز مات کو ، اشتراکیت کے ساتھ پوندکاری کرتے ہوئے ، قرآن کریم کے جعلی برمٹ پر درآ مدکیا گیا ہے ، چنانچ اس مقصد کے لیے ''مفکر قرآن' صاحب نے پاکستان کی متقد نہ کے ارکان کو'' قرآنی دستور' کے مسودات بھیج تا کہ آسمبلی میں بیر منظور ہوکر ملکی آئین بن سکے ، لیکن ارکان آسمبلی نے طلوع اسلام اور جناب پرویز صاحب کی اس کارگز اری کا کوئی اثر نہ لیا ، اور کھکران ، اپ نسیاسی مفادات کے پیش نظر ، محلاتی سیانشوں میں مجھے رہے ، جس کا ایک نتیجہ بی لکلا کھکران ، اپ نسینے سیاسی مفادات کے پیش نظر ، محلاتی سیانشوں میں مجھے رہے ، جس کا ایک نتیجہ بی لکلا کسیانہ کی مقادات کے پیش نظر ، محلاتی سیانشوں میں مجھے رہے ، جس کا ایک نتیجہ بی لکلا کسیانہ کی سیاسی مفادات کے پیش نظر ، محلاتی سیانشوں میں مجھے رہے ، جس کا ایک نتیجہ بی لکلا

<sup>🐧</sup> تقبيمات، جلد ٣ يصفحه ١٢٥٥

کہ وہ آئین بھی فنا کے گھاٹ اتر گیا ، جوقر آن وسنت کی روشنی میں مدون کیا گیا تھا۔ چنانچیہ اُس وقت :

د طلوع اسلام کی ساری اِمیدی، اب اس خیال سے دابست تھیں کہ جب اس کانسٹی ٹیوٹن کے بعد، نی اسمبلی کے بننے کا وقت آئے گا، تو اس وقت الی کوشش کی جائے كى كه اس مين اليالوك آجاكين جوقر آنى تصور زندگى كوسجينى صلاحيت ركيس، ادر انہیں عملاً نافذ کرنے کی تؤپ ،ان کے دل میں موجود ہو لیکن بیقدرت کا كرشمه ہے كه اس نے اس سارے غلط آئين كو، جوانہوں نے بنایا تھا، يوں كالعدم کرویا،اوراس کاموقع بہم پہنچا دیا، کہ قوم کے نئے نمائندے از سرنو آئین مرتب كريں \_لہذا، حارب ياس آج ہے لے كرائيش ہونے تك كا دفت ہے، اگر ہم نے اس موقع سے فائدہ اٹھالیا ،تو اس کا امکان ہے کہ اس مملکت میں قرآنی نظام نافذ ہو سکے، کین اس کے لیے بڑا کام کرنے کی ضرورت ہے، اس سلسلہ میں پہلی ضرورت میہ کے قرآنی فکر کی نشر واشاعت کی مشینری کو تیز تر کر دیا جائے۔' 🕈 بيوه مقام ہے، جہاں طلوع اسلام کو، وسیع تر'' قرآنی مفاد'' میں اینے ایک اصول کوتو ڑنا پڑ ر ہاہے، کیونکہ'' قرآنی نکری نشر واشاعت کی مشینری کو تیز تر'' کرنے کے لیے، طلوع اسلام کو،اگر

موتاب كراصول كادامن تقام ركها جائي السياس اصول شكني كى جائع؟

"طلوع اسلام نے اس سے پہلے ایک اسلیم پیش کی تھی، کہ طلوع اسلام کوروز انہیں تو کم از کم ہفتہ وار کر دیا جائے، اور اس کا انگریزی ایڈیشن بھی شائع کیا جائے،

طلوع اسلام، نومبر۱۹۵۳ء صفحه ۱۱

#### www.KitaboSunnat.com

#### YA (\*

یے عبارت، اس امری واضح ولیل ہے کہ پعض حالات میں، ''اصول شکی' ، ہی تقاضائے دین قرار پاتی ہے، اور طلوع اسلام نے ، خوداسے ''اصول شکی' ، ہی ہے تجبیر کیا ہے، اور ، لاریب ، یہ ''اصول شکی' اس مواز ندکے بعد ہی کی گئی ہے کہ سابقہ اصول کو نباہے رکھنا، بارگاہ قرآن میں خسارے کا سودا ہے، اور اسے تو رُکر ، عطیات کے لیے جھولی پھیلا نا، دینی نقط منظر سے افضل اور اولی ہے۔ ٹھیک یہی بات ہے ، اور یہی مصلحت ہے، جس کے پیشِ نظر ، نبی اکرم طفی آئے نے ، اولی ہے۔ ٹھیک یہی بات ہے ، اور یہی مصلحت ہے، جس کے پیشِ نظر ، نبی اکرم طفی آئے نے ، کا محتول ہیں ، اصول ساوات کے تو رُنے کو ، عرب کے مجموعی ماحول میں ، حالات کا ناگز برتقاضا سمجھا ، کیونکہ اس وقت ، اصول سماوات پر جےر بنا ، اسے ترک کردینے کی نبست ، نیا دہ نقصان دہ تھا۔ اس لیے حضورا کرم بیٹے آئے نے ، ترک سماوات کی ادنی برائی کو مجوراً اختیار نرمایا ، تا کہ اس سے تمسک کا نتیجہ ، اعلی وظیم تر برائی کی صورت میں بیدنہ نگلے کہ تیکس سالہ پنی برانہ خرمایا ، تا کہ اس سے تمسک کا نتیجہ ، اعلی وظیم تر برائی کی صورت میں بیدنہ نگلے کہ تیکس سالہ پنی برانہ جدو جہد کے باوجود بھی ، عرب میں و ہ اسلامی نظام قائم نہ ہوسکتا ، جو پوری روئے زمین پرا قامت جدو جہد کے باوجود بھی ، عرب میں و ہ اسلامی نظام قائم نہ ہوسکتا ، جو پوری روئے زمین پرا قامت میں مانہ نہ برانہ دین کا ایک ابتدائی ذریعہ تھا۔ اس لیے آئے نے اصولی مساوات پر اصرار نہ فرمایا ، جس سے بیہ سبق ملتا ہے :

'' ایک اصول کو قائم کرنے پر ایبا اصرار، جس سے اس اصول کی برنسبت، بہت زیادہ اہم دینی مقاصد کونقصان پہنچ جائے، حکمت عملی ہی نہیں، حکمت دین کے بھی خلاف ہے۔''

حضورا کرم مطفی کی خری دور میں،ان قبائل کی، جو فتح کمہ کے بعد، جوق در جوق اور

طلوع اسلام ،نومبر۱۹۵۳ء صفحداا
 ترجمان القرآن ، دممبر۱۹۵۹ء تعبيمات ، جلد ۳ مسفحد۲۷

فوج در فوج ، دائر و اسلام میں داخل ہوئے تھے، اس درجہ کی ایمانی پختگی اور وہنی تربیت اور ملی اصلاح نہیں ہوئی تھی ،جس درجہ کی مہاجرین وانصار کی ہو چکی تھی۔ایسے حالات میں ،نومسلمانان عرب کی بہت بڑی اکثریت میں ،اصولِ مساوات کی روہے ،کسی غیر عرب کوتو در کنار ،غیر قریش کو بھی خلیفہ بنادیا جاتا، تواس کی خلافت عملاً کامیاب نہ ہوسکتی تھی، کیونکہ پورے عرب کی قیادت، ز مانہ دراز سے ،صرف قریش ہی کے پاس تھی ،عامة الناس میں سے اجھے لوگ صالحین قریش کی ، اور کرے لوگ فاسفینِ قریش ہی کی پیروی کرتے چلے آ رہے تھے۔افرادِعرب،قریش کے علاوہ، نہ کی قیاوت کوجانتے تھے اور نہ مانے ہی کے لیے تیار تھے، مدت دراز کی قیادت قریش سے لوگوں کے قلوب واذبان میں بیہ بات راسخ ہو چکی تھی ، کیہ ؤ ہی عربوں کواپنی سربراہی میں متحدر کھ کتے تھے،اورخودعرب بھی،ان ہی کی سربراہی میں مجتمع ہوکر کام کر سکتے تھے،اور قریش ہی کی توت وطاقت ، عربوں کے انحراف کی صورت میں ، انہیں دباسمی تھی ، اس لیے آپ نے خلافت وامارت کے لیے قریش ہی کے حق میں ہدایت فرمائی۔روایات احادیث میں، نبی اکرم ملطے عیام کی حیات طیبہ کے آخری دور کا یہ پورانقشہ موجود ہے، ان روایات کو پیش کرنے کے بعد، مولانا مودودگ ارشادفر ماتے ہیں:

"اس سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ نبی میشی آنے جس بنا پر قریش کے لیے خلافت مخصوص کرنے کی ہدایت فرمائی، وہ یہ کی کورب میں ان کا اثر واقتدار پہلے سے قائم چلا آر ہا تھا، اصولِ مساوات قائم کرنے کے لیے، اگر اس وقت خلافت کا منصب ہرعر بی وجمی مسلمان کے لیے کھلا جھوڑ و یاجا تا، تو نہ صرف یہ کہ عرب قبائل، اس کے قابو میں نہ رہتے بلکہ خود قریش کے اندر جو گرے لوگ تھے، ان کو بھی سر اشا نے کاموقع مل جاتا، اور قریش کی طاقت کا بڑا حصہ، خلافت اسلامی کی مزاحمت میں صرف ہوتا۔ اس میں یہ خطرہ تھا کہ سرے سے وہ اسلامی نظام ہی مشخام نہ ہوسکتا جس کے بے شار اصولی خیر میں سے صرف ایک میداصولی مساوات تھا۔ اس لیے حضور آنے اولی وانسب یہی سمجھا کہ ان حالات میں قریش کے صالحین کوکام کرنے کا حضور آنے اولی وانسب یہی سمجھا کہ ان حالات میں قریش کے صالحین کوکام کرنے کا

موقع دیا جائے، تا کہ اس قبیلے کی طاقت، اسلامی خلافت کی مزاحم بننے کی بجائے،
اس کی پشت پناہ ہے، اس صورت میں بی غالب تو قع تھی کہ اسلامی نظام زندگی
غالب اور شخکم موکررہے گا، اور جب وہ پوری طرح نافذ و شخکم موگا تو جہاں اور بے
شار بھلائیاں قائم موں گی، وہیں ایک روز خلافت کے معاملے میں بھی اصولِ
مساوات قائم کرنے کے لیے، سازگار حالات بیدا ہوجا کیں گے۔' • •

اس صورت حال میں، قیادت و خلافت کے باب میں، نبی اکرم علیہ الصلوۃ والسلام کی، دی
گئی ہدایت پر جو شخص بھی تعصب اور نفسانیت سے بالاتر ہوکرغور و فکر کرے گا، وہ نبی اکرم طفی النہ کی ہوایت پر جو شخص بھی تعصب اور نفسانیت سے بالاتر ہوکرغور و فکر کرے گا، وہ نبی اگر م طفی النہ کی بصیرت و فراست اور معاملہ فہمی کو خراج عقیدت اور ہدیہ تحسین پیش کے بغیر نہیں رہ سکتا کجا ہد کہ وہ ، اسے آپ کی 'اصول شکن' قرار دے کر، انکا رحدیث کا طرز عمل اختیار کرے، اور ہراً س عالم کے پیچھے لئے لے کر دوڑ پڑے، جواس واقعہ کواھون البلیتین کی ہدایت کا ماخذ قرار دے کر تقمید الی جاسے کہ سے کرے۔

## (۴) تغيرا حوال مين تغير حكم:

قواعد شرعیہ میں، ایک قاعدہ رہی ہے کہ حالات کے بدلنے برحکم یا فتویٰ بھی بدل جایا کرتا ہے، ایک چیز، اگر ایک وقت میں جائز ہے، تو دوسرے وقت میں، وہی چیز، تغیرا حوال کے پیشِ نظر، نا جائز قرار پاسکی ہے، عین ممکن ہے کہ کل جس چیز کی ضرورت تھی، آج اس کی حاجت نہ ہو، دمفکر قرآن' کا مندرجہ ذیل اقتباس، اس حقیقت پرشا ہدعدل ہے، یہ اقتباس، اس وقت ایک اعتراض کے جواب میں، ''مفکر قرآن' کے قلم سے برآ مدہوا تھا، جس وقت کسی نے اُن سے رہے سوال کیا:

<sup>🛭</sup> تمهیمات،جلد۳،صفحه۱۴۱

اس پر دمفکر قرآن صاحب فرماتے ہیں:

''دہاں ہندوادرسلم ایک ملک میں رہتے تھے، ہندوؤں کا دعویٰ تھا کہ اس وطن میں رہنے والے (تمام باشندے) ایک قوم یا ایک جماعت ہیں۔ تحریک پاکستان کے حامیوں کا یہ دعویٰ تھا کہ مسلمان ایک جداگانہ قوم یا جماعت ہیں۔ اس دعویٰ کو منوانے کے لیے بیضروری تھا کہ وہاں کے بکھرے ہوئے مسلمانوں کو منظم کیا جائے، اس نظیم کا نام مسلم لیگ تھا جوغیر مسلموں کے مقابلہ میں سیاسی پارٹی تھی، چونکہ ملت پارٹی بی ہی نہیں بلکہ ایک جداگانہ قوم یا ملت اسلامیہ کی نمائندہ جماعت تھی، چونکہ ملت کے اندر سیاسی پارٹیوں کا وجود جائز نہیں ہوتا، اس لیے قائد اعظم مسلمانوں کی دوسری سیاسی پارٹیوں کا وجود جائز نہیں ہوتا، اس لیے قائد اعظم مسلمانوں کی بارٹیوں کا وجود جائز نہیں بار بار دعوت دیتے تھے کہ وہ اپنی پارٹیوں کوختم کر کے، ملت کی نمائندہ جماعت کے جھنڈے تیے تھے کہ وہ اپنی تشکیل پارٹیوں کوختم کر کے، ملت کی نمائندہ جماعت کے جھنڈے تیے تھے کہ وہ ائیں تشکیل بارٹیوں کو تھر، ہندوؤں کے مقابلہ میں ، مسلمانوں کی ملی تقسیم کا سوال باتی نہ رہی۔ '

تفادت احوال کی یمی وہ صورت ہے جس کی بنا پر ، بقول پر ویز صاحب ، متحدہ ہندوستان میں ، ایک مسلمان سیاسی پارٹی کے وجود کو جائز قرار دیا گیا ، اور پاکستان کے بدلے ہوئے ، حالات میں ،اس کا وجود ، نا جائز بلکہ ' دشرک' قرار پا گیا۔

لاریب، تغیراحوال کے ساتھ تغیر احکام، کی بیصورت حال، ہراُس تحریک کو پیش آسکتی ہے جوا قامت وین کے لیے کوشاں ہو، کیکن یہی عقلی اور معقول اصول، کسی روایت حدیث میں فدکور ہو، تو منکرین حدیث، اپنی مخصوص وہنی ساخت کی بنا پر، اسے ''اصول شکنی'' بنا کر پیش کرتے ہیں، گر' دمفکر قرآن' کے برعکس قرآن وسنت میں ایسی کوئی چیز فدکور نہیں ہے، جوایک وقت میں، جائز قرار پائے ،اور دوسرے وقت میں وہ کفر وشرک بن جائے۔ تاہم تغیر احوال کے ساتھ تغیر احکام کے اصول کو، خواہ قرآن سے مستبط مانا جائے ، یاسنت رسول سے، ہمرحال ، فی نفسہ، امری ہے۔

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۲۰، صفحه •

### **14 A**

### (۵) امرمعصیت میں اطاعت ِ حکومت:

حکومت کی اطاعت وفر ما نبر داری ، کیا امر معصیت میں جائز ہے یانہیں ؟ خود طلوع اسلام ، اس باب میں ، اپنامؤ قف یوں پیش کرتا ہے :

" قرآنی مملکت کے ہرفرد کے لیے ، حکومت سے باز پرس کا دروازہ ، ہر وقت کھلا

رہتا ہے، اوراگر حکومت اس کے باوجود ، اپنی ذمہ داری سے عہدہ برآ ہونے سے
قاصر رہتی ہے ، تواس کی اطاعت کا جوا ، معاشرہ کی گردن سے اسر جا تا ہے ، اس لیے
کہ حکومت کی طرف سے اس ذمہ داری کی عدم ادائیگی ، احکام خداوندی کی معصیت
ہے، اور قرآن کریم کی روسے اطاعت ، معروف کی ہے ، معصیت کی نہیں ۔ " • فلا کی نہیں نہیں کے نہیں کے نہیں ۔ " فلا فلا کی نہیں نہیں ایک طرف ، اگر نقاضائے قرآن ہی ہے کہ غلط حکم اھون البلیتین کی اساس پر طے کرتے ہیں ، ایک طرف ، اگر نقاضائے قرآن ہیہ کہ غلط حکم دسیے والے حکام کی اطاعت سے ہاتھ کھنے کیا جائے ، تو دوسری طرف ، ایسا کرنے سے تفرقہ و انتشار کے پیدا ہونے کا خطرہ بھی ہے۔ اب سوال ہیسا منے آگیا کہ ....." جمرانوں کے امور باطلہ ہیں بھی اطاعت کی جائے ۔ " ..... پیسران کی اطاعت سے دست کش ہوکر ، تفرقہ و باطلہ ہیں بھی اطاعت کی جائے ۔ " ..... پا ..... پیسران کی اطاعت سے دست کش ہوکر ، تفرقہ و انتشار کا موجب بنا جائے ؟ ..... ناستار کا موجب بنا جائے ؟ ..... ناست میں ماحب ارشاد فرمائے ہیں :

"اگراس (حکومت) کا کوئی فیصلہ ایسا ہے، جے آپ اپنی بصیرت کے مطابق صحیح نہیں بچھے، تو اس کی ذمہ داری مملکت پر ہوگی، نہ کہ آپ پر ہمین بایں ہمہ، اگر آپ محسوس کرتے ہیں کہ اس کی اتباع ہے آپ گنہگار ہوں گے، تو اس کے ساتھ، ی یہ بھی سمجھ لینا چاہئے کہ اس کی مخالفت ہے آپ امت میں، جو تفرقہ اور انتشار پیدا کریں گے، تو اس کے لیے آپ خدا کے فیصلہ کے مطابق مشرک قرار پائمیں گے۔ سوچے کہ ان دونوں میں سے کونسا جرم زیادہ علین ہے؟"

بدو ہی اهون البلیتین کا قاعدہ ہے جے مولانا مودودیؓ نے بیان فرمایا ہے، اور جوخوو پرویز

طلوع اسلام ،اگست ۱۹۷۳ ه، صفحه ۱۱

صاحب کو بھی مسلّم ہے۔نظری اعتبار سے تو یقیناً ہرتھم ، نہ صرف بیہ کہ لائقِ اتباع بلکہ واجب الاطاعت بھی ہے، کین عملی زندگی میں ،ایسے مواقع بھی پیدا ہوجاتے ہیں ، جہاں ایک حکم شرعی پر عمل کرنا ،کہیں زیادہ فتنہ ونساد کا موجب بنرآ ہے، بہنبیت اس کے کہاں حکم شرعی کوترک کر دیا جائے۔ یہی بات ہے جس کی مولا نا مودودیؓ نے رید کہ کرتو مٹیح وتشریح فرما کی ہے:

'' نظری حیثیت سے تو ہر صحیح اصول قائم کرنے کے لیے، اور ہر غلط چیز، ترک کرنے اورمٹادینے کے لائق ہے، کیکن عملی زندگی میں خیروشر کی شکش کے درمیان ، انسان کو بہت ہے مواقع یر، ایسے حالات ہے بھی سابقہ پیش آ جا تا ہے جن میں ایک جھوٹی بھلائی پراصرار کرنے ہے ایک بڑی بھلائی کا نقصان ہوتا ہے، یا ایک چھوٹی برائی کو ترک کرنے سے ایک بڑی برائی لازم آتی ہے، ایسے مواقع برعقل بھی پیچا ہتی ہے كەلىكىكم قىمت چىز برزيادەقىتى چىزكوقربان نەكياجائے،اورشرىيت اللهيەمى جو حكمت معترب،اس كا تقاضا بھى يہ ہے كہ برى برائى سے بيخ كے ليے چھوٹى برائى کو گوارا کیا جائے اور جھوٹی بھلائی کی خاطر، بڑی بھلائی کو نقصان نہ چنینے دیا

ا مامت قریش کے معاملہ میں بھی بالکل یہی صورت حال تھی۔حضور اکرم مینے آیا ، اگر عام اصولِ مسادات کی جھوٹی بھلائی پر اصرار فرماتے ، تو یقینا اس کے نتیجہ میں اس بڑی بھلائی کا نقصان لازم آ جاتا ، جواسلامی ریاست کےعدم وجود کیصورت میں ظاہر ہوتا۔ چنانجے آ پ نے حکومتِ الہیہ کے عدم وجود کے بڑے شرہے بیخے کے لیے،اس چھوٹی برائی کو قبول کرنے کی مدایت فر مائی، جواصول مساوات کی جز وی معظلی کی صورت میں واقع ہوئی۔

کیا روشی میں خود پرویز صاحب فيصله كرين، تو وه درست قراريائے، اور حضورِ اكرم طفي آيا فيصله فر مائيں، تو وه''اصول شكنی''

<sup>🛭</sup> تقبيمات،جلدسوم،صفحه ۲

# (٢)مطالبات ِ حق برز ورنه دينا، تقاضاءِ مصلحت:

مجھی ایسی صورت بھی پیدا ہوجاتی ہے کہ حق پر قائم رہتے ہوئے بھی ،مطالبات حِق پر زور نددینا، اور سکوت اختیار کر لینا بھی ، تقاضاءِ وقت اور قرینِ مصلحت قرار پاتا ہے۔ چنانچی خود پرویز صاحب ایک مقام پر لکھتے ہیں:

''اگرہم میں انڈیا سے خٹنے کی طاقت نہیں، تو سردست مصلحت کا نقاضا یہی ہے کہ
الی راہ اختیار کریں جس میں ہمیں کم از کم نقصان اٹھانا پڑے، اور اس کے بعد،
اینے اندرطاقت پیدا کرنے کے لیے، ٹھنڈے دل سے سوچیں۔ ہمیں اس وقت صلح
حدیبیہ سے راہ نمائی حاصل کرنی چاہئے۔ اس وقت حضور نے اندازہ فرمالیا تھا کہ ہم
میں ہنوز اتنی طاقت نہیں جس سے قریش مکہ کے ظلم وستم کا سد باب کیا جا سکے۔ اس
لیے حضور نے اپنے مطالبات یر، جو یکسرت پہنی تھے، زور ندیا۔'' • ا

کیے حضور نے اپنے مطالبات پر ، جو میسر حق پر پنی تھے ، زور نددیا۔''**''** اگرچہ بیاستدلال ، بہت حد تک محل نظر ہے ، لیکن اس سے جو نتیجہ نکالا گیا ہے ، وہ قر آن و

سنت کی دوسری نصوص سے بھی ماخوذ ہے، اس لیے وہ قابلی قبول ہے۔ بیاستدلال بھی ،اس امرکو واضح کر دیتا ہے کہ بھی انسان ایسے حالات سے بھی دوچار ہوجا تا ہے جس میں ایک صحیح اور بہنی برحق مطالبہ پر زور نہ دینا، اقتضاءِ مصلحت بن جاتا ہے۔ اس اصول کی روشن میں، اگر مشکرین حدیث، سلیم الفطرت ہوں، اور حدیث وسنت کے خلاف، انہیں خواہ مخواہ کا بغض وعنا دیا ضداور چڑنہ ہو، تو کیا وہ امامت قریش کے سلسلہ میں ہدایت نبوی کی معقول تو جیہ نہیں کر سکتے ؟

# (۷) بہتر کے مقابلہ میں کم تر کو قربان کرنا:

شارع نے اسلام کے جواحکام بھی دیتے ہیں،ان میں سے ہرایک کی فرداً فرداً اپنی اہمیت اور قدرو قیمت ہے۔ جملہ احکام کی ایک ہی اہمیت ادر قیمت نہیں ہے، بلکہ بعض کو بعض پر فوقیت حاصل ہے۔اگر بھی دواحکام پر ایک ساتھ عمل ممکن نہ ہو، یا شریعت کے دومقاصد کو بیک وقت حاصل کرناممکن نہ ہو، تو ان میں سے اس کواختیار کیا جائے گا، جس کی قدرو قیمت، شریعت کی نگاہ

<sup>🐞</sup> طلوع اسلام، جولائي ١٩٤٢ء ، صفحداا

میں زیادہ ہے، اور کم تر قدر واہمیت کی چیز کوزیادہ بیش قیمت چیز پراس حد تک قربان کیا جائے گا، جس حد تک کہ موقع محل میں ایسا کرنا نا گزیر ہو۔ بیالیم چیز ہے جس کا انکار طلوع اسلام اور پرویز صاحب بھی نہیں کریائے۔ چنانچہ ایک مقام پر پرویز صاحب لکھتے ہیں:

(۱) .....عقل کا تقاضا ہے ہوتا ہے کہ وہ زیادہ فائدہ کی خاطر ، کم فائدہ کو قربان کردے۔ • (۲) ..... ' جان صدقہ آبرد۔ ' اس کا مطلب ہے ہے کہ جان بھی اپنی قیمت رکھتی ہے اور اس کا شخط نہایت ضرور کی ہے ، لیکن اگر ایسا وقت آ جائے کہ جان اور آبر و میں اور آبر و ایس کو بچایا جا سکے ، تو پھر میں سے صرف ایک کو بچایا جا سکے ، تو پھر انسان کو چاہے کہ جان دے دے۔ جو خض ، آبرد کو انسان کو چاہے کہ جان دے دیا ہے ، ساری و نیا اس کے متعلق کہتی ہے کہ اس نے بیانے کے لیے جان دے دیا ہے ، ساری و نیا اس کے متعلق کہتی ہے کہ اس نے بلند کیریکٹر کا ثبوت دیا ہے ، اس کے برماس ، جو خض ، آبرد کو ہاتھ سے جانے دے ہور اپنی جان بچالے ، اُسے انتہائی نفرت کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے ، اس کے متعلق ہر خض کہتا ہے کہ اس کے متعلق ہر خض کہتا ہے کہ اس کے متعلق ہر خص کہتا ہے کہ اس کے متعلق ہر خص کہتا ہے کہ اس کے متعلق ہر خص کہتا ہے کہ اس کا کیریکٹر بہت یہت ہے۔ • اس کے متعلق ہر خص کہتا ہے کہ اس کا کیریکٹر بہت یہت ہے۔ • اس

انسانی جان کی بھی ایک قیمت ہے، اور انسانی آبروکا بھی ایک وزن ہے۔ دونوں میں سے
کسی ایک ہی کو بچاناممکن ہو، تو سے بچایا جائے؟ سے قربان کیا جائے؟ اور س کوس کی خاطر
چھوڑا جائے؟ جان کی خاطر آبروکو؟ یا آبروکی خاطر جان کو؟ ظاہر ہے کہ تحفظ آبروکو، تحفظ جان پر
ترجیح حاصل ہے، اسی بناپر، خود' مفکر قرآن' نے جبکہ قیام پاکستان کے وقت، خون خرابداور قل و
غارت کا میدان گرم تھا، تو اس وقت کا منظر بیان کرتے ہوئے، اپی خواتین خانہ کو یول تھے۔ کی:
میری کردو پیش کی معصوم بیج، غیاروں سے کھیل رہے تھے۔ میری

"أس وقت مير \_ گردو پيش كچه معصوم بيجى، غبارول سے كھيل رہے تھے \_ ميرى
نگائيں كبھى ان آتشيں گولوں كى طرف الشين، اور كھى ان نضي معصوموں كے ستقبل
كى طرف \_ ميں ان احساسات كو، جن سے اس وقت مير اخون مجمد ہور ہاتھا، كيے
بھلاسكتا ہوں؟ اس سے بھى بروھ كر، وہ منظر، كہ ادھر سے مير \_ كانوں ميں سكھ
"سور ماؤن" اور مرہشہ "بلوانوں" كے ياؤں كى آجث آربى تھى، اور ادھر ميرى

<sup>🐠</sup> طلوع اسلام ، فروری ۱۹۷۸ء ، صفحه ۵ 🔹 طلوع اسلام ، فروری ۱۹۷۸ء ، صفحه ۲۰

#### MAM

آئھوں کے سامنے، وہ جوان بیٹیاں اور بہنیں پھر رہی تھیں، جن کے کھلے سرکو،

آسان کی آئھ کے سواکس نے نہیں دیکھا تھا۔ سوچے کہ میں ان تا ٹرات کو کیسے
فراموش کرسکتا ہوں؟ .... نہیں! اس سے ایک قدم اور آگے بڑھے، اوراس واقعہ کو
سامنے لایے کہ دو پہر کے وقت، جب میں اپنی بچیوں کے ہاتھ میں بندوق دے کر
کہدرہا تھا کہ'' بیٹیو!اگر خدائکردہ، ایباوقت آجائے کہ دشمن ہمارے دروازے تک
آپنچ، اور ہم خم ہو چکے ہوں، تو تم اس بندوق سے اپنا خاتمہ کرلینا۔'' •

یا قتباس، اس امرکو واضح کر دیتا ہے کہ تحفظ عصمت و آبروکی قدر ، تحفظ جان سے بھی بڑھ کر ہے۔ کہ تحفظ بان سے بھی بڑھ کر ہے۔ کہ خودگشی، جو بالصراحت اسلام میں فعلی حرام ہے، پرویز صاحب کے زدیک ، تحفظ کر این خانہ کو کا قلر، اس (فعلی حرام) کا ارتکاب بھی جائز ہے، اور اسی بات کی'دمفکر قرآن' نے اپنی آئیونے خانہ کو کا فیانہ کا نہ کو کا فیانہ کی نہ مفکر قرآن' نے اپنی خانہ کو کا فیانہ کا نہ کو کا فیانہ کی خواتین خانہ کو کا فیانہ کی خواتین کی ۔

النرض، یہ جملہ پیراگراف، اوران میں ندکورا قتباسات، یہ واضح کردیتے ہیں کہ شریعت کے ہر حکم کی ایک قدر وقیمت ہے، ادرتمام احکام واقد ارمساوی القیمت نہیں ہیں، بعض کو بعض پر قدر واہمیت کے لحاظ سے فوقیت حاصل ہے، اورٹھیک یہی بات ہے جسے مولانا مودودیؓ نے بایں الفاظ پیش کیا ہے:

" دین کے سارے اصول اور احکام، اپنی قدر وقیت اور اینے وزن میں یکسال نہیں ہوں بلکہ ان کے درمیان مراتب کا فرق ہے اور دین کا ہر قاعدہ بے کچک نہیں ہے بلکہ بہت سے قواعد میں کچک گخبائش ہے۔ اس باب میں اصولی ضابطہ یہ ہے کہ ایک چھوٹی ایک چھوٹی ایک چھوٹی ایک جھوٹی نیکی ہے آگر بڑا گناہ لازم آتا ہوتو اس کا ترک اولی ہے، اور ایک چھوٹی برائی، اگر بردی نیکی یاعظیم ترمصلحت و ینی کے لیے ضروری ہوتو اسے اختیار کر لینا بہتر ہے، اور دو برائیوں میں سے کسی ایک میں ببتلا ہونا، بہر حال، ناگزیر ہوجائے تو نبیا کمتر درجے کی برائی کوقبول کر لینا چاہئے۔ اس کے ساتھ انہی مثالوں سے بیسی نبیا کمتر درجے کی برائی کوقبول کر لینا چاہئے۔ اس کے ساتھ انہی مثالوں سے بیسی سے بھی

طلوع اسلام، تمبر ۲ عواء صفحه ۱۹

معلوم ہوسکتا ہے کہ نظام شریعت میں قدروں کے درمیان فرق مراتب کا معیار کیا ہے،

الی ہیں جن سے بالاتر قدر کوئی نہیں ہے کہ اس پرانہیں قربان کیا جاسکتا ہو۔ " و ایک ہیں جن سے بالاتر قدر کوئی نہیں ہے کہ اس پرانہیں قربان کیا جاسکتا ہو۔ " و ابہ ترکو ، اور زیادہ نقع کی خاطر کم نقع کو قربان کرنا بھی ، ایک ایسا شرک بہتر کے مقالجہ میں کم ترکو ، اور زیادہ نقع کی خاطر کم نقع کو قربان کرنا بھی ، ایک ایسا شرک ضابطہ ہے جسے علماءِ است ، خواہ متقد مین ہول یا متاخرین ، اور جناب پرویز صاحب ہول یا ان کا مجلہ طلوع اسلام ، بھی تشلیم کرتے ہیں۔ اس ضابطہ کی روشی میں ، اگر امامتِ قریش کے مسلہ کود یکھا جائے ، تو نہ وہ شریعت سے متجاوز کوئی قدم قرار پاتا ہے ، اور نہ کوئی مدامت یا اصول شکنی ۔ بلکہ بصیرتِ رسول ، فراستِ نبی اور معاملہ نبی کی پیشرین مثال بن کر ، یہ واقعہ ہمارے سامنے آتا ہے ۔ ہاں ، اگر کسی کو و یہے بی احاد یث سے ضد ، چڑیا بغض وعنا دہو، تو استو ہر معاملہ میں خالفت ہر رہی کا تو وہ اس کوکوئی برائی نہیں ، کرنی بی کرنی ہے ، لیکن اگر کوئی میں ، خلافت قریش کے مسئلہ پرغور کرے گا تو وہ اس کوکوئی برائی نہیں ، کرنی بی یا ہے گا۔



إب

# '' مفکر قرآن' کے اکا ذیب واباطیل

گزشتہ باب میں، حکمت عملی کے زیرِ عنوان ، امامت قریش کے ، جس واقعہ کو ، پرویز صاحب نے اصول شکنی قرار دے کر ، انکار حدیث کا راستہ ہموار کیا ، اس پر '' مفکر قرآن' ہی کے مسلمہ قواعد شرعیہ کی روثنی میں بالنفصیل بحث ہو چکی ہے۔ اس حکمت عملی سے وابستہ دوسرامسئلہ ، جسے انہوں نے ، مولا نامودودیؓ کے خلاف ، معاندانہ پرا پیگنڈے کے لیے خوب استعال کیا ہے ، وہ جواز کذب کا مسئلہ ہے۔

مولا ناسیدابوالاعلی مودودیؓ نے ، حکمت عملی کے باب میں ، اسلامی تعلیمات کی روشن میں ، راست گوئی کے متعلق ، بیکھا:

''راست بازی اور صداقت شعاری، اسلام کے اہم ترین اصولوں میں سے ہے، اور جھوٹ، اس کی نگاہ میں ایک بدترین برائی ہے، کیکن عملی زندگی کی بعض ضرورتیں ایس جن کی خاطر، جھوٹ کی نہ صرف اجازت ہے، بلکہ بعض حالات میں، اس

ك وجوب تك كافتوى دياجا تا ہے۔ " (ترجمان القرآن ، مَي ١٩٥٨ء ، صفحه)

اس عبارت میں، جو پھے کہ کہا گیا ہے، وہ شرعاً درست ہے یا نہیں؟ اسے فی الحال نظر انداز کیجئے، اور یہ بات ملحوظِ خاطرر کھے، کہ یہ موقف، تنہا سید مودودیؓ ہی کا نہیں ہے، بلکہ سلفاً خلفاً، تمام علاءِ امت بھی ،اس کے ہمنوا ہیں۔صحابہؓ کرام کی زندگیوں میں، اورخودروایات احادیث میں، اس کے شواہد موجود ہیں، کیکن نشانہ صرف مولا نا مودودیؓ ہی کو بنایا جاتا ہے، اور بیتا قراچھالا جاتا ہے، کو مرف سیدمودودیؓ ہی کے زدیک ؛

'' اقامتِ دین جیسے اہم مقصد کے لیے، اصولوں میں کچک اور استثناء ، تو ایک طرف،ان کے لیے جھوٹ بولنا بھی ، نہ صرف جائز بلکہ ضروری ہوجا تا ہے۔''**°** 

الم الموع اسلام، ابريل ١٩٨٣ء، صفحه ٩٩ اعلى الموع اسلام، جولا كَ ١٩٥٩ء، صفحة ٢٣٠،

جہاں تک روایات احادیث میں ،حضور اکرم طفی آنے کی طرف سے صحابہ کوناگر برامور و اقعات میں ،اذنِ کذب گوناگر برامور و واقعات میں ،اذنِ کذب گوئی کا تعلق ہے ، توان کا افکار یہ کہہ کرکر دیاجا تا ہے کہ اسی منافی شانِ رسالت اور خلاف مقامِ صحابیت ہیں ،فلہذا ، نا قابلِ قبول ہیں۔ باقی رہے سلف وخلف کے علاءِ امت ، تووہ ، چونکہ سب کے سب ' مجمی اسلام' کا شکار تھے ،فلہذا ، نا قابلِ اعتبار ہیں۔ الی روایات احادیث کورد کرنے کے لیے ، پر دین صاحب کہتے ہیں :

''ا حادیث کے مجموعوں میں ، وہ دوایات بھی ہیں ، جن میں جموت ہو لئے اور اصول شکنی کی سخت ندمت کی گئی ہے ، اور ایسی روایات بھی ، جن میں کہا گیا ہے کہ رسول اللہ نے معاذ اللہ صحابہ کو جموث ہو لئے کی اجازت دی ہے ، اور عملی سیاست کے وقت ، ان تمام اصولوں کو بالائے طاق رکھ دیا ، جنہیں آپ اپنی دعوت کے آغاز میں ، بایں شدو مد پیش فرمایا کرتے تھے ، ہماری گئہ بصیرت نے ان دونوں قتم کی روایات کو دیکھا اور بلا ادنی توقف کہد دیا کہ جن روایات میں ، دروغ گوئی اور اصول شکنی کی تعلیم ملتی ہے ، وہ ہمارے رسول اکرم کے ارشادات نہیں ہو سکتے ، یہ روایات وضعی ہیں اور مستر دکر دینے کے قابل ۔ اس لیے کہ ہمارے نزدیک ، احادیث کے پر کھنے کا معیار ہے ہے کہ جو حدیث ، قرآن کے خلاف ہو ، یا اس سے حضور گی سیرت طیب پر طعن پر تا ہو ، وہ بھی صحیح نہیں ہو سکتے ۔ ، •

چنانچے مولانا مودودیؒ کے اس موقف کی تردید کرتے ہوئے، ''دمفکر قرآن' صاحب، مسائل کی حدود سے گزر کر، ذاتیات پراُترآتے ہیں، اور کہتے ہیں:

"جوفض، ان وضعی روایاری کا سہارا لے کر، اپنے کذب اور فریب اور کر و دجل کو تقدس کا نقاب اور طران مقدس تقدس کا نقاب اور طانا چاہتا ہے، وہ اسلام کا سب سے بڑا مخالف، اور ان مقدس اور پاکباز ہستیوں کا سب سے بڑا وشمن ہے، وہ اپنی مکیا ولی سیاست کو نذہب کے پردے میں چھیانے کی ناپاک کوشش کرتا، اور دنیا کو بدترین قیم کا دھوکہ دیتا ہے، اس

طلوع اسلام ، جنوری ۱۹۲۸ و م فید۸

کی ذہنیت بڑی پست اور فطرت بڑی گھنا وئی ہے، کیونکہ وہ اپنے عیوب کوئسن ،اور اپنی برائیوں کوئیاں ثابت کرنے کے لیے، عالم اسلام کی باند ترین ہستیوں کو،اپنی صف میں لا کھڑا کرتا ہے اور اس سے تطعان نہیں شریا تا کہ دنیاان ہستیوں کی سیرت وکر دار کے متعلق کیارائے قائم کرے گی۔ •

ا قامت دین کے ان مدعیان کے پیش نظر بھی،حصول اقتدار کے سواکوئی مقصد نہیں، اور اس مقصد کے حصول کے لیے، یہ بھی وہی حربے استعال کرتے ہیں جنہیں لادین سیاست کے علم برداروں کی خصوصیت قرار دیا جاتا ہے، فرق ان دونوں میں میرے کہ لادین سیاست سے بدنام مہرہ باز، ان حربوں کو کھلے بندوں استعال کرتے ہیں، اور دینی سیاست کے میہ مقدس مرعی، انہیں اقامت دین کے نقاب میں چھیا کر،اورخداورسول کی کمین گاہ کے پیچھے بیٹھ کرآ گے بڑھاتے ہیں۔" ''مفکر قرآن' صاحب نے ،اس''عیب' اور''گناہ'' کو بار بار، بڑے تکرار کے ساتھ بیان کیا ہے، کہ جماعت اسلامی اور سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ کا مقصد،حصول اقتد ارتھا، حالانکہ نفاذِ دین کے لیے حصول اقتدار، نہ صرف میر کروئی معیوب چیز نہیں ہے بلکہ ایک ناگز بر ضرورت اور تقاضاءِ دین ہے،''مفکر قر آن' نے اگر آ تکھیں کھول کر، قر آن پڑھا ہوتا، تو انہیں معلوم ہوتا کہ حکومت الہیے کے قیام کے لیے ،خدا کا ایک جلیل القدر پیغمبر ،خودیہ کہہ کر، اقتدار کا طالب ہے کہ: ﴿ إِجْعَلْنِي عَلَى خَزِ آئِنِ الْأَرُضِ إِنِّي حَفِيْظٌ عَلِيْمٌ ٥ ﴾ [يسف: ٥٥] ''مُلک کے خزانے میرے سپر د سیجئے ، میں حفاظت کرنے والا بھی ہوں اور علم بھی

اگروضوکے لیے پانی کاحصول،اور قال و جہاد فی سبیل اللہ کے لیے،اسلی کی فراہمی،کوئی معیوب چیز نہیں ہے،تو پھرا قامت دین کے لیے حصول اقتدار کیونکر جرم یا عیب ہوسکتا ہے؟ جس کابار بارطعند دیا جائے۔

طلوع اسلام، جولا كى ١٩٥٨ء ، صفي ١١
 طلوع اسلام ، اكتز بر١٩٧٨ء ، صفي ١٢

بہرحال، جواز کذب کی بعض ناگز برصورتوں کے متعلق، مولانا مودودی ہے موقف پر، پرویز صاحب فرماتے ہیں اور ذاتیات پر برستے ہوئے فرماتے ہیں:

"بیہ ہے وہ میکیا ولی سیاست، جو ہر مصلحت کے ساتھ، اپنا فیصلہ بدل لیتی ہے، لیکن ہم مسلحت سے ساتھ، اپنا فیصلہ بدل لیتی ہے، لیکن ہمیں سب سے زیادہ تعجب اس جماعت کے متعلقین پر آتا ہے جو مودودوی صاحب کی اس قسم کی باتوں ہے مطمئن ہوجاتے ہیں۔ کس قدر"خوش نصیب" (بدنصیب) ہے وہ لیڈر، جے اس قسم کے تبعین ال جائیں، جنکا مسلک میہ وکہ:

ہمیں تو خو ہے کہ جو کچھ کہو ، بجا کہتے 🗣

مودودی صاحب خالعتاً سیاس لیڈر ہیں،اوراس میکیا دلی سیاست کے علم بردار، جو دورِ حاضر میں عام ہورہی ہے،لیکن وہ اپنی سیاست کو ہذہبی نقاب اوڑھا کر پیش کرتے ہیں۔''

مولانا مودودیؓ نے جواز کذب کی وضاحت میں، روایات حدیث کی روشیٰ میں، مندرجہ ذیل مثالیں بھی پیش کی تھیں:

''صلح مین الناس اور از دواجی تعلقات کی درتی کے لیے، اگر صرف صدافت سے کام نہ چل سکتا ہو، تو ضرورت کی حد تک، جموث سے کام لینے کی شریعت نے صاف اجازت دی ہے۔ جنگ کی ضروریات کے لیے تو جموث کی صرف اجازت ہی نہیں،

<sup>🐞</sup> طلوع اسلام ، اگست ۱۹۲۸ء م صفحه ۵

طلوع اسلام واكتوبر ۱۲ ۱۹ و وصفحه و ۱۹

طلوع اسلام ، تمبرا ۱۹۷ء ، صفحه ۲۳

بلکہ اگر کوئی سپاہی دشمن کے ہاتھ گرفتار ہوجائے ،ادر دشمن ،اس سے اسلامی فوج کے راز معلوم کرنا چاہے تو ان کا بتانا گناہ ، اور دشمن کوجھوٹی اطلاع دے کر، اپنی فوج کو بچانا واجب ہے۔اسی طرح ،اگر کوئی ظالم ،کسی ہے گناہ کے قتل کے در بے ہو، اور دہ غریب کہیں چھپا ہو، تو بچے بول کر،اس کے چھپنے کی جگہ بتادینا، گناہ ادر جھوٹ بول کر جان بچالینا واجب ہے۔' •

جناب پر دیز صاحب، پہلی ددمثالوں کے متعلق (جن میں صلح بین الناس اور مصالحت بین الزوجین میں جواز کذب ندکورہے) تر دیدافر ماتے ہیں:

"اسے کہتے ہیں ملمع سازمنطق (Fallacious Logic)۔ ذراسوچے ،کہ لوگوں ہیں جوسلے ،اور میاں ہوی میں جومصالحت،جھوٹ بول کرکرائی جائے گی ، وہ قائم کتنے دنوں تک رہے گی ،چندہی روز بعد ، جب وہ جھوٹ تھر کرسا منے آجائے گا ،تواس سے لوگوں میں جوفساد بریا ہوگا ، اور میاں ہوی میں جوکشیدگی پیدا ہوگی ، وہ پہلے سے کہیں زیادہ شدید اور مہیب ہوگی۔ "

ایسااخمال، صرف وہاں پایاجا تاہے، جہاں فریقین میں بے جاضد، ہٹ دھرمی، انانیت، خودرائی اوراپنے اپنے موقف پر ڈٹے رہنے کی روش موجود ہو، لیکن جہاں بیرویہ موجود نہ ہو، وہاں اس بات کا امکان ہی نہیں، بلکہ عملا ایسی مثالیں بھی پائی گئی ہیں جہاں مصلحین کے جھوٹ نے فریقین میں وفاق واتحاد اور صلح واتفاق پیدا کرویا، یہاں تک کہ جھوٹ کے بے نقاب ہو جانے کے بعد بھی، نہ صرف یہ کہان میں کشیدگی پیدانہ ہوئی، بلکہ صلحین کے کذب کو بظر تحسین جانے کے بعد بھی ان مصلحین کے کذب کو بظر تحسین کے محمول کے بھی دیکھا گیا۔

اس کے بعد پرویز صاحب قم طرازین:

"اب مودود کی صاحب کی پیش کرده باتی دومثالوں کو لیجئے۔ایک سچامسلمان سیاہی،

طلوع اسلام ، جنوری ۱۹۲۸ء ، صفحی تقیمات ، جلد اس صفح ۲۰۵۳ جمان القرآن ، کی ۱۹۵۸ء ، صفح ۵۳۵

طلوع اسلام، جنوری ۱۹۲۸ء بصفی ۲

جب بیمن کے ہاتھوں گرفتار ہوجائے ، تو خواہ اس کے نکڑ نے نکڑے کیوں نہ کردیئے جا کیں ، وہ نہ اپنی فوج کا پہنہ بتائے گا ، نہ جھوٹ بول کراپئی جان بچائے گا۔ای طرح اگر کوئی ظالم کسی مردِمومن سے مظلوم کی بابت معلوم کرنا جا ہے گا ، تو وہ اپنی جان دے دے گا ، لیکن نہ جھوٹ بولے گا ، نہ مظلوم کا پینہ نشان بتائے گا۔''

جنگ سے وابستہ مثال پربنی یہی سوال، ۱۹۲۱ء میں، سنت کی آئینی حیثیت پرقلمی بحث کے دوران، جب یکے از منکر بن حدیث، ڈاکٹر عبدالود ودصاحب کے سامنے رکھا گیا، تو وہ اس سوال کا سامنا نہ کر پائے ، کیکن اب سات سال بعد، ۱۹۲۸ء میں، یہ جواب دیا گیا ہے کہ 'ان دونوں صورتوں میں مومن اپنی جان دے دے گا، کیکن وہ جھوٹ بول کر، نہ ہی جنگی را زافشا کرے گا، اور نہ ہی کی مظلوم کا پیدنشان بتائے گا۔'

حکست عملی کی توضیح و تشریح کرتے ہوئے، سید مودودیؓ نے، اسوہ رسول مطفی آیا سے ایک وہ مثال بھی پیش کی تقی جس میں امارت وخلافت کو قریش ہی کے لیے مخصوص کرتے ہوئے، آپ یہ نے اصولِ مساوات کو جزوی طور پر معطل کر دینے کی ہدایت فرمائی تھی۔ اسے ہمارے" مفکر قرآن" صاحب نے" اصول تکنی" قرار دیتے ہوئے، مولا نامودودیؓ کے متعلق، بایں الفاظ کرم فرمائی کی ہے:

''بات ہمیں ختم نہیں ہوجاتی کہ یہ صاحب جھوٹ بولنے اور اصول شکنی کو جائز اور واجب قرار دیتے ہیں، بات اس ہے آگے بوھتی ہے اور بہت دور تک بوھتی ہے، آپ کی جھوٹے اور اصول شکنی ثابت ہوجانے آپ کی جھوٹے اور اصول شکنی ثابت ہوجانے کے بعد ) کہیے کہ تم نے جھوٹ بولا ادر اصول شکنی کی ہے، تو وہ ندامت ہے اپنی گردن جھکا لے گا، کی آپ صاحب یہ ہیں کہ جب کہا جائے گا، کہ آپ جھوٹ بولتے اور اصول شکنی کرتے ہیں، تو یہ زبجائے اس کے کہ شرم سے اپنی نگا ہیں نچی کر بولتے اور اصول شکنی کرتے ہیں کہ میں یہ جھا بیخ طور پرنہیں کرتا، یہ تو اسلام کی لیس) بوری ڈھٹائی سے کہتے ہیں کہ میں یہ جھا بیخ طور پرنہیں کرتا، یہ تو اسلام کی

طلوع اسلام 'جنوري ۱۹۲۸ء صفيه ...

تعلیم اوررسول الله کاعمل ہے، جس کا میں اتباع کرتا ہوں ، پیہ کہتے ہیں اور دل میں قطعاً پیخونن نہیں کھاتے ، کہ پیمیں کس ذات گرامی کے متعلق کہدر ہاہوں۔ "🕈 مولا نامودودیؓ کےموقف کی تر دید میں، ' دمفکر قرآن' صاحب نے جولب ولہجہ اختیار کیا ہ،اسے تونی الحال نظرانداز سیجئے الیکن اس اقتباس ہے، بہرحال، یہ بات الجر کرسا منے آجاتی ہے کداُن کے نزد یک جھوٹ ،ایک ایس گھٹیا اور گھنا ونی حرکت ہے، اوراس کے برعکس راست بازی اورصدافت شعاری، ایک ایسابلند پایداخلاقی جو ہرہے، کہ کوئی شخص بھی ،خواہ ، وہ کتنے ہی اوینچے مرتبہ کا ہو، کسی حال میں بھی ہو، نہ تو جھوٹ بول سکتا ہے، اور نہ ہی راست گوئی کوترک کر' سكتائے \_ گوياراست بازى اور صدافت شعارى كالتزام اورترك كذب وزُور مايمان بالله ي بھی قیمتی چیز ہے جس کا جھوٹ بول کر، انکار کرنے کی اجازت، ناگز ریحالت میں،خوداللہ تعالی نے دی ہے، بشرطیکہ دل ایمان پرمطمئن ہو، اور بیا خلاقی معیار بلاشبہ، اتنااو نیجا معیار ہے کہ شاید پرویز صاحب کی اپنی ذات کے علاوہ، کوئی شخص بھی، جوغلبہ حق کے لیے تشمکشِ خیر وشرمیں مصروف ِ جدوجهد ہو،اس معیار کونہیں پہنچ سکتا،خواہ وہ رسولِ خدا ہی کیوں نہ ہو۔اور جب روایاتِ حدیث بیر بتاتی ہیں کہ حضورا کرم مطفے آیا نے بعض مخصوص حالات میں بعض افراد کو جھوٹ بولنے کی اجازت وی اور بقول پرویز ، کہیں'' اصول شکنی'' کی ہدایت فر مائی ، تو انہیں اینے اس بلندیا ہیہ اخلاقی معیار کی آٹر مین نفسِ واقعہ کا انکار ہی قرینِ مصلحت نظر آیا۔ اور پھریہ بھی عجیب بات ہے كدان واقعات كومولا تامودودي سميت جمله علماء كرام سلفا خلفا مردوريس بيان كرتے جلي آ ع ہیں اوراس سے استدلال سنباط بھی کرتے چلے آئے ہیں بلیکن پرویز صاحب،نشانہ صرف مولا نامودودی ہی کو بناتے رہے ہیں کہ گویا یہی وہ واحد مخص ہے جس نے بعض مخصوص حالات میں دروغ گوئی کوسند جوازعطا کی ہےاور کسی ایسےاصول کوتر ک کرنا جائز قرار دیاہے،جس سے تمسک عظیم تردین مفاسد کا باعث بنراہے۔ خود''مفكر قرقن' صاحب، بطور قاعده كليفرماتي بن

طلوع اسلام، جنوری ۱۹۹۸، مفحه ۱۹۹۸

''آگرسند قرآن رہے اور اس اصول کوسلیم کرالیا جائے کہ قرنِ اول کی تاریخ کا جو بیان ، قرآن کے خلاف ہے ، وہ غلط ہے ، تو کسی کو اپنی فریب کاریوں اور کذب تراشیوں کے لیے دینی سنزہیں مل سکتی۔''ٹ

ظاہرے کہ ''مفکر قرآن' جناب پرویز صاحب سے بڑھ کر، قرآن کوسند مانے والاکون ہو سکتا ہے، اوران سے بڑھ کر قرن اول کی تاریخ کو، جو خلاف قرآن ہو، غلط قرار دینے والاکون ہو سکتا ہے، اوران سے بڑھ کر قرن اول کی تاریخ کو، جو خلاف قرآن ہو، غلط قرار دینے والاکون ہو سکتا ہے؟ لیکن پھر جرت بالائے جرت اور تعجب بر تعجب ہے، اس امر پر کہ، خودان کو، اپنی فریب سازیوں، کذب بافیوں، بہتان تر اشیوں، خیانت کاریوں اور مغالط آرائیوں کے لیے (جن کا تفصیلی ذکر ابواب گرشتہ میں کیا جا چکا ہے) دینی سند کہاں سے مل گئی؟ کیونکہ کذب و دُوراور وجل وفروراور مجل وفرین کی شاید ہی کوئی صورت ایسی ہو، جے انہوں نے اختیار نہ کیا ہو لیکن وہ اپنی ایسی حرکات پر پردہ ڈالے رکھنے کے لیے، الٹا پرا پیگنڈہ میکیا کرتے تھے، کہان کے خالف فتو کی بازی کے'' قرآنی دلائل'' کا جواب نہیں دے سکتے، اس لیے وہ سے پا ہو کر، ان کے خالف فتو کی بازی کرتے ہیں انہیں خواہ خواہ منکر سنت قرار دیتے ہیں۔ چنانچے ارشا دہوتا ہے:

(۱) ...... ہماراملاً ، طلوع اسلام میں پیش کردہ دعوت کا جواب ، دلائل و براہین سے تو دے نہیں سکتا (اس لیے کہ وہ دعوت ، قرآن کی دعوت ہے ، اور ملا بیچارہ ، قرآن کی دعوت ہے ، اور ملا بیچارہ ، قرآن کی دعوت ہے ، اور ملا بیچارہ ، قرآ فی دعوت سے محروم ہوتا ہے ) ، اس لیے ملا نے اس کے خلاف ، گوئرنگ کا حربہ استعال کرنا نثر وع کررکھا ہے ، اس نے میشہور کردیا ، کہ طلوع اسلام ، منکر حدیث ہے ۔ (۲) ..... ملا کے پاس ، نی علم ہوتا ہے ، نہ بصیرت ۔ نہ دلائل ہوتے ہیں نہ براہین ۔ لیکن اس کے پاس ایک خطرناک حربہ ہوتا ہے ، جس کا جواب ، فریق مقابل کے پاس کچھ نہیں ہوتا ہے ، کفر کا فتوی یا لیبل ۔ وہ دلیل کی بجائے ، ایک لیبل ہوتا ہے ، اور اس سے عوام کو شتعل کر دیتا ہے ، اور اس سے عوام کو شتعل کر دیتا ہے ، اور اس سے عوام کو شتعل کر دیتا ہے ، اور اس سے عوام کو شتعل کر دیتا ہے ، اور اس سے عوام کو شتعل کر دیتا ہے ، اور اس نے طلوع اسلام کے خلاف استعال کیا۔ •

طلوع اسلام ،۵رفروری ۱۹۵۵ ه ، صفحیه

#### M+ 1

(۳) ..... بید حضرات ، طلوع اسلام کے پیش کردہ قر آنی دلائل کا جواب تو دینیں سکتے ، اس لیے انہوں نے اس کے خلاف وہی حرب استعال کیا ، جے بیا پنے مخالفین کے لیے شروع سے استعال کرتے چلے آرہے ہیں۔ انہوں نے مشہور کر دیا کہ طلوع اسلام منکر حدیث ہے ، اور اس طرح عوام کے جذبات کو اس کے خلاف مشتعل کردیا۔ •

(٣) .....ان کے پاس طلوع اسلام کے دلائل کا کوئی جواب نہ تھا۔ اس لیے انہوں نے یہ اس سلسلہ میں وہی تکنیک اختیار کی جو ہامانیت کا بنیادی خاصہ ہے، لیعنی انہوں نے یہ پراپیگنڈہ نثر دع کر دیا کہ طلوع اسلام منکر حدیث ہے، منکر شانِ رسالت ہے۔ •
(۵) ..... جو کچھ میں ، قرآن مجید سے پیش کرتا ہوں ، اس کی تر دید کے لیے ، چونکہ ہمارے قد امت پند طبقہ کے پاس دلائل و برا ہیں نہیں ہوتیں ، اس لیے وہ خو د بھی مشتعل ہوتا ہے اور عوام کو بھی مشتعل کرتا ہے۔ •

"مفکر قرآن" کی خود نمائی بلکہ خور تشہیری کا ایک اندازیہ بھی تھا کہ "علا، اس کے خلاف پراپیگنڈہ کرتے ہیں۔" حالانکہ پراپیگنڈہ کوعلا کی طرف منسوب کر ہے، وہ خود اپنی تشہیراور پبلٹی کیا کرتے ہیں۔ "حالانکہ پراپیگنڈہ کوعلا کی طرف منسوب کر ہے، وہ خود اپنی تشہیراور پبلٹی کیا کرتے ہے، میں ممکن ہے کہ کسی عالم وین نے ، سرِ راہ ، کسی منکرِ حدیث کو، واقعتاً ، منکرِ حدیث کہہدڈ الا ہو، اور اسے پرویز صاحب نے مبالغہ آرائی کے ساتھ پراپیگنڈہ قر اردیا ہو، کیان امرواقعہ سے کہ کسی کے خلاف وہ تشہیری یلغار، جے حقیقاً پراپیگنڈہ کہا جاتا ہے ، وہ خود طلوع اسلام اور "مفکر قرآن" ہی کامقصد زندگی اور وظیفہ حیات رہا ہے۔ تا ہم علاء کرام نے اگر پرویز صاحب یاان کے مقلدین کومنکر بن حدیث کہا بھی ہو، تو یہ نہ کوئی لیبل سازی ہے اور نہ ہی پراپیگنڈہ ، نہ گالی ہے، نہ الزام تراثی ، میخض امرواقعہ کا اظہار ہے۔ کیونکہ ان لوگوں کے نزد کیک حدیث نبیں بلکہ مض تاریخی حقیت کی حامل ہیں۔ وہ خود لکھتے ہیں: سنت رسول طابئے آئے وہ نہ کا می تاریخی حقیت کی حامل ہیں۔ وہ خود لکھتے ہیں: مند رسول طابئے آئے وہ کا می تاریخی خاسے سنت تاریخی فائدے حاصل کئے جاسکتے سنت کی حامل ہیں۔ وہ خود لکھتے ہیں: مدیث کا ھے ، اس سے تاریخی فائد سے حاصل کئے جاسکتے مقام دینی تاریخ کا ہے ، اس سے تاریخی فائد سے حاصل کئے جاسکتے

۲۸ طلوع اسلام، ۱۳ فروری ۱۹۵۵ء، صفحه ۳۰ طلوع اسلام، تن ۱۹۵۲ء، صفحه ۲۸ مین ۱۹۵۲ء، صفحه ۲۸ مین ۱۹۵۳ء، صفحه ۲۸ مین ۱۹۵۸ مین ۱۹۵۸ مین اسلام، تن ۱۹۸۸ مین اسلام، تن اسلام، تن ۱۹۸۸ مین اسلام، تن ۱۹۸۸ مین اسلام، تن ۱۹۸۸ مین اسلام، تن ۱۹۸۸ مین اسلام، تن اسلام

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام ، اگست ١٩٤٣ء ، صفحه ٢٣

7-1

ہیں، کیکن دین میں جحت کے طور پروہ پیش تہیں کی جاسکتی۔ •

جولوگ خود جیت حدیث کے منکر ہیں، انہیں منکرین حدیث کہنا کوئی بے جا بات نہیں ہے۔اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا انہیں منکرِ حدیث صرف اس لیے بیں کہنا چاہئے کہ اس سے ان

ے۔ کی دل آزاری ہوتی ہے؟اور تقاضائے اخلاق ، پیہے کہالی بات نہ کہی جائے۔

اس سے ایک اہم اخلاقی سوال پیدا ہوتا ہے، ہم ایک شخص کو اپنے ذاتی تجربہ اور دلائل و شواہد کی بنیاد پرجموٹا اور بددیانت پاتے ہیں، ہماراعلی وجد البھیرت یقین ہے کہ وہ ایسا ہی ہے، ہم اسے دل میں ایسا ہمجھتے ہیں۔ اب دریافت طلب امریہ ہے کہ جب ہم ایسے خض کا ذکر کریں، تو اسے جموٹا اور بددیانت کہیں یا سپا اور دیانت دار؟ ہمار ہے نزدیک یدا نتہا کی بددیا نتی اور منافقت ہے کہ جے ہم جموٹا اور فائن جانتے ہیں، اسے محض اس لیے سپا اور ایما ندار کہیں کہ اسے جموٹا کہنے ساس کے مداصین براما نیں گے۔ ہم تو یہ بھتے ہیں کہ آج جموٹ اور بددیا تی، جواس قدر فروغ پارہی ہو قو صرف اس لیے کہ بلوگ جموٹے کو جموٹا کہنے کی جرائت نہیں کرتے، بلکہ ایسا کہنے کو خصوٹا کہنے کی جرائت نہیں کرتے، بلکہ ایسا کہنے کو خصوٹا کہنے کی جرائت نہیں کرتے، بلکہ ایسا کہنے کو شاف تہذیب تے ہیں، اکبرالد آبادی نے اس کی شور اٹھا ، خلاف تہذیب ہے یہ شیطان کو رجم کہہ دیا تھا اک دن ایک شور اٹھا ، خلاف تہذیب ہے یہ شیطان کو رجم کہہ دیا تھا اک دن ایک شور اٹھا ، خلاف تہذیب ہے یہ شیطان کو رجم کہہ دیا تھا اک دن ایک شور اٹھا ، خلاف تہذیب ہے یہ شیطان کو رجم کہہ دیا تھا اک دن ایک شور اٹھا ، خلاف تہذیب ہے یہ شیطان کو رجم کہہ دیا تھا اک دن ایک شور اٹھا ، خلاق تہذیب ہے یہ یادر کھیے! یہ کھلی ہوئی مداہنت ہے، اور جس تہذیب یا ''ضابطہ کا خلاق'' میں اے متحنن یا در کھیے! یہ کھلی ہوئی مداہنت ہے، اور جس تہذیب یا ''ضابطہ کا خلاق'' میں اے متحنن

یادر سے بین اوں میں میں اور شیطان کا وضع کردہ'' ضابطہ اُخلاق'' ہے۔ تہذیب حاضر میں اسے اس لیے سخسن قرار دیا جا تا ہے کہ'' مفکر قرآن' جیسے لوگوں نے اپنی افتر اء پردازیوں، بہتان تراشیوں، تہمت طرازیوں، بددیا نتیوں اور کذب بافیوں کے ذریعہ جھوٹ کو عام کردیا ہے، اور کوئی جھوٹ کو کا ذب، بددیا نت کو خائن یا منکر حدیث کو منکر حدیث کہتے ہیں تو اسے جھی تہذیب اور تقاضائے اخلاق ہمجھتے ہیں۔ اگر کسی کو یہ بات نا گوارگزرتی ہے تو اسے اسے نقس کی اصلاح کرنی جائے معلاء کرام، بہرحال، کسی کو یہ بات نا گوارگزرتی ہے تو اسے اسے نقس کی اصلاح کرنی جائے معلاء کرام، بہرحال،

<sup>🛭</sup> مقام حديث بصفحة ٩

#### ۳+ ۴

سمی کا ذب، خائن اور بدعقیده مخص کی خوشنودگ مزاج کی خاطر،منافقت اور مداہنت اختیار نہیں کر سکتے ،اور نہ ہی انہیں ایسا کرنا چاہئے۔

## آ مدم برسرِ مطلب:

بېر حال، بحث پيهورې هي كەحكىت عملى كابىنېيى بلكە حكىت دىن كابھى بھى پىقاضا سامنے آ جا تا ہے کہنا گز مرحالت میں جہاں جھوٹ کے سواکوئی جارہ نہ ہو،شرعاً جھوٹ کی اجازت ہے، جبکہ'' مفکر قر آن'' صاحب کے نز دیک ، کبھی بھی اور کسی شخص کے لیے بھی دروغ گوئی اور ترک صدق جائز نہیں ہے۔حالانکہ امر واقعہ یہ ہے کہ صدق مقال کا اصول ،ایسااصول نہیں ہے جسے ہر قتم کے حالات میں اپنائے رکھنا ،اورکسی حال میں بھی ،اسے ترک نہ کرنا ، دائمی تقاضائے ایمان قراریا تا ہو۔ایک نظری آ دی ، جواینے ایئر کنڈیشنڈ کمرے میں بیٹھ کر ، اچھے ہے اچھا فلے اور بہتر سے بہتر نظریہ پیش کرنے کا عادی ہو، مگر رز مگاہ حق و باطل کے احوال واقعی سے نا واقف محض ہو، وہی پیکہ سکتا ہے کہ گرفتار ہونے والافوجی اپنی جان دے دے گا الیکن جموث نہیں بولے گا، کیونکہ جن تخیلات کی دنیامیں وہ رہتاہے، وہاں حالات و واقعات موجود نہیں ہوتے ،صرف خیالات ہی خیالات ہوتے ہیں، گر کام کرنے والاخلا میں نہیں، بلکہ واقعات کی دنیا میں کام کرتا ہے، وہاں اس یر، نہ صرف کام کرنے کی ، بلکہ کام کو کروانے .....نہیں ، بلکہ اسے چلائے رکھنے .....کی بھی ذمہ داری ہوتی ہے،اس لیے وعملی مسائل کوئسی حال میں بھی نظرا نداز نہیں کرسکتا۔ ایک نظری آ دمی ،مکتیف فضاؤل میں ،اور شعنڈی چھاؤل میں یا ہرے بھرے بھولوں ہے مہکتے موتے لان میں وعظ فرماتے ہوئے ، برسی آسانی سے جورائے اورمشورہ دیتا ہے ، یا جوتقید بھی کرتا ہے، وہ اپنے ہی خیالات وتصورات کی دنیامیں گھوم پھر کر کرتا ہے،الیں رائے ،مشورہ یا تجویز بصورتِ تقید کووہ خض، حالات وواقعات ہے آئکھیں بند کر کے قبول نہیں کرسکتا، جورز مگاہ حق باطل کی سخت اور جاں گسل کشمکش کے بتتے ہوئے صحرامیں، پوری حاضر د ماغی اور بیدار مغزی کے ساتھ، چوکھی لڑائی لڑ کرایک ایک قدم جماتے ہوئے آگے بڑھ رہا ہو۔

# ''مفکر قرآن' کے اکا ذیب واباطیل:

لیکن اسے نیرنگی زمانہ کہیے یا کچھا در گردش دوراں ، بعض اوقات ، کسی نظری آدی کو بھی ،
ایسے موڑ پر لے آتی ہے ، جہال وہ ، راست بازی کا دامن چھوڑ کر ، جھوٹ بولنے پر مجبور ہوجاتا ہے ، اور وہ بھی ایسے حالات میں ، جواپی شدت اور نگینی کے اعتبار ہے ، ان حالات سے بہت بہت بلکے کھیلکے ہوتے ہیں ، جن میں 'دمفکر قرآن' صاحب نے دشمن کے ہاتھوں ، گرفتار ہونے والے مسلمان فوجی کو، اذب وروغ گوئی کی بجائے ، قل ہوجانے کا فتوی صادر فرمایا ہے۔ ملاحظہ فرمایئے ، 'دمفکر قرآن' صاحب کے چندا کا ذیب واباطیل ۔

## (۱) مجلّه طلوع اسلام اور برویز صاحب کا با ہمی تعلق:

قبل اس کے کہ مجلّہ طلوع اسلام اور پرویز صاحب کے باہمی تعلق میں، ان کے کذب صرح کو واضح کیا جائے، آپ، ان اکا ذیب کو اپنے قلوب وا ذبان میں متحضر کر لیجئے جوگزشتہ ابواب میں تضادات کی صورت میں، قلب و زبان کی عدم موافقت کی شکل میں، خالفین کے اقتباسات کو ان کے زمانی یا مکانی پس منظر سے اکھاڑ کر، اپنے خودسا ختہ موقع وکل میں پیش کرنے کی صورت میں، یا افتر اء پردازیوں اور بہتان تر اشیول کی شکل میں، یا دو ہرے معیارات کے روپ میں وہ اختیار کر بچکے ہیں۔ اس کے بعد اس صرح کندب بیانی کو ملاحظہ فرما ہے جس کا صدور، ان سے مجلّہ طلوع اسلام سے ان کی وابستگی کے حوالہ سے ہوا ہے۔

قیام پاکستان سے قبل ، متحدہ ہندوستان میں ، برطانوی حکومت کا دور ہے، اور ہمارے ''مفکر قرآن' صاحب سول سیر بیٹریٹ میں بطور کلرک ملازم ہیں۔ سیر بیٹریٹ میں، ان کے بالائی افسر ہندو ہیں، جبکہ پورے ہندوستان پرانگریزوں کا طاغوتی نظام مسلط ہے۔ وہ باطل نظام کی پوری انظامی مشینری کا کل پرزہ ہے ہوئے ہیں اور باطل کی خدمت میں بڑے محنتی، ویانت وار اور مستعد کارکن بن کر''رز تِ حلال'' کمانے کی''عبادت'' کررہے ہیں۔ اسی دوران ، تحریک آزادی کی ابتداء ہوتی ہے۔ مرور ایام کے ساتھ ریتح یک زور پکڑتی جارہی ہے۔ خود'' مفکر قرآن 'جنہیں قدرت نے بڑی فیاضی کے ساتھ قلمی ملاحیت کے ساتھ نواز ہے، اکا وکا مضابین نولی کے ایک عرصہ بعد، میدانِ صحافت میں قدم رکھتے ہیں، اور طلوع اسلام کے نام سے اپنا ایک رسالہ نکالتے ہیں۔ اس رسالے سے آپ کا حقیق تعلق کیا ہے؟ کیا آپ، اس کے صرف مقالہ نگار ہیں، کہ مضمون و مقالہ لکھ ڈالنے کے بعداس کے ساتھ کوئی اور تعلق نہ ہو؟ اور بیہ رسالہ آپ کے مضابین اس طرح شائع کر ڈالنا ہے جیسے سید سلیمان ندوی گا معارف اور عبدالماجد وریابادی کا صدق ، اور سید ابوالاعلی مودودی گا تر جمان القرآن ، ان کے مضابین شائع کر تا رہا ہے؟ یا خود طلوع اسلام جس طرح ، مولا نامودودی کے مقالات ، اسد ملتانی کا کلام اور تعیم صدیقی کے اشعار کو شائع کر تا رہا کے اشعار کو شائع کر تا رہا کے اشعار کو شائع کر تا رہا ہے ، بغیراس کے کہ ان مقالہ نوییوں اور شعرائے کرام کا کوئی عمل وظل ، مجانہ عارکو شائع کر تا رہا ہے ، بغیراس کے کہ ان مقالہ نوییوں اور شعرائے کرام کا کوئی عمل وظل ، مجلہ کے انتظامی یا مالی یا بندو ہتی امور میں ہو؟ ..... یا ..... در ایک صاحب ، بایں الفاظ میران اور بانی ہیں؟ اس سوال کا جواب ، طلوع اسلام ہی سے وابستہ ، ایک صاحب ، بایں الفاظ فرائم کرتے ہیں:

''میں مناسب سجھتا ہوں کہتر کیے طلوع اسلام کے مقاصد ،نصب العین ،ادراس کے حصول کے طریقہ کا رہ بخضر طور پر ،خود بانی تحریک کے الفاظ میں پیش کروں۔''

اس کے بعد ، چونکہ پرویز صاحب ہی کے اقتباسات دیئے گئے ہیں ،اس لیے بیدواضح ہے کہ مجلّہ اور تحریک طلوع اسلام ، دونوں کے بانی ،خود پرویز صاحب ہی ہیں۔ نیز ،ایک اور مقام پر ، وہ خود فر ماتے ہیں کہ سیدنڈ برنیازی کے طلوع اسلام کے بند ہوجانے کے بعد:

''سیدوبارہ میری زیرِگرانی ، دہلی ہے شائع ہوا ، اس کا پہلا پر چیھا تو مئی ۱۹۳۸ء کا۔ لیکن وہ شائع ، حضرت علامہ کی وفات ہے کچھ دن پہلے (اپر میل میں) ہو گیا تھا۔'' اس طرح مجلّہ طلوع اسلام اور خود پرویز صاحب ، بانی دگھران ہونے کی حیثیت ہے لازم و ملز وم رہے ہیں تحریک آزادی اور تحریک پاکستان ہے پرویز صاحب کی دلچیسی اور وابسٹگی ، اس اعتبار ہے ان کے لیے باعث پریشانی تھی کہ وہ ، ایک تخواہ وارسر کاری ملازم تھے، اور فلام باطل

طلوع اسلام ، ابریل ا ۱۹۷ء ، صفحه ۲۸

طلوع اسلام، مارچ ۱۹۸۱ء بسفی ۱۳

کی مشینری میں اس کاکل پرزہ بن کررہ گئے تھے اور برطانوی حکومت کا نمک کھارہے تھے، اور بہ عام مشاہدہ کی بات ہے کہ سرکاری ملازم ، حکومت کے خلاف کسی تحریک کا تھلے بندوں عملاً ساتھ وینا تو در کنار، وہ تولاً بھی اظہار حق میں بزدل اور ڈر پوک ہوا کرتا ہے ، نوکری سرکار ہے معطل کیا جانا ، اس کے لیے سب سے بڑا خطرہ اور سرکای عہدے سے چھے رہنا ، اس کا سب سے بڑا خطرہ اور سرکای عہدے سے چھے رہنا ، اس کا سب سے بڑا خطرہ اور سرکای عہدے سے چھے رہنا ، اس کا سب سے بڑا محکم نظر ہوتا ہے۔ اس لیے دمفکر قرآن 'صاحب، ان دنوں ، طلوع اسلام کے نگران و بانی ہوئے کے باوجود بھی ، اپنی اس حیثیت کولوگوں کی نگا ہوں سے تخفی رکھا کرتے تھے، اور بھی اس پر تیار نہ ہوئے کہ خودکواس مجلّہ کے بانی ونگران کے طور پر ظاہر کریں ، وہ خود فرماتے ہیں:

" میں مرکزی حکومت ہندی ملازمت سے مسلک تھا، اس لیے، ضابطہ کی روسے، مسلک تھا، اس کیے، ضابطہ کی روسے، مسلک تھا۔" •

چنانچہ، اس مجلّہ میں، ان کے صرف وہ مضامین، ان کے اصل نام کے ساتھ شائع ہوا کرتے ہے، جن کے متعلق وہ سیجھتے تھے کہ حکومت ہند، ان میں کوئی کھنگ یا خلش نہیں پائے گی۔ مقالہ نگاری میں، اس جزم واحتیاط کے باوجود، وہ طلوع اسلام میں ایسی عبارات بھی شائع کروا دیا کرتے تھے، جن سے ایک عام قاری کو بیتا تر ملتا تھا کہ پرویز صاحب کامجلّہ طلوع اسلام سے تعلق اس سے زیادہ نہیں ہیں کہ وہ اس کے لیے مضامین ومقالات لکھ دیا کرتے ہیں۔ چندا قتباسات ملاحظ فرمائے:

(۱) ..... جناب پرویز صاحب کوطلوع اسلام سے جوقلی تعلق ہے، وہ ظاہر ہے لیکن بایں ہمد، یہ بھی حقیقت ہے کہ ان پراس کی ذمہ داری تو کوئی نہیں، وہ اس کے لیے مضمون لکھتے ہیں تو ان کی عنایت ہے، کیکن ان پر تقاضا تو کسی متم کانہیں کیا جاسکتا۔ • (۲) ..... اس میں شک نہیں کہ جناب پرویز ، طلوع اسلام کے صفمون نگار خصوصی ہونے کی حیثیت سے ہماری نگاہوں میں ایک امتیازی خصوصیت رکھتے ہیں، اور طلوع اسلام کا شعبہ 'نم بہیات' ان ہی کی توجہات کا رہانِ منت ہے، لیکن ادارت سے ان کا کوئی

طلوع اسلام ، دسمبر ۱۹۷۷ م صفحه ۳۰ طلوع اسلام ، اگرت ۱۹۴۱ م صفحه ۵

#### ۳+۸

تعلق نہیں ہے۔ 🛚

یہ بات کسی نے بھی نہیں پوچھی تھی کہ پرویز صاحب کا مجلّہ کے ساتھ مدیر ہونے یا تگران و بانی ہونے کا تعلق ہے یا نہیں؟ لیکن چور کی ڈاڑھی میں تکا کے مصداق،خود ہی اس قتم کی وضاحتیں، اس وقت شائع کی جارہی تھیں، تا کہ سات سمندر پارے مسلط ہونے والی حکومت کی نمک خوار ک برقر ارر ہے۔ایک اور مقام پر، وہ، آپ اپنا شکر بیادا کرتے ہوئے طلوع اسلام کی زبان سے بیہ کہلواتے ہیں:

(۳) ......ہم اپنے محترم وکرم فرما جناب پرویز صاحب کے دلی شکر گزار ہیں کہ انہوں نے یوم اقبال کے سلسلہ میں اپنی تقریراور پیغام بخرض اشاعت ہمیں مرحمت فرما دیا، جو کئی آئندہ پر چہیں شائع ہوں گے، جناب پرویز صاحب نے شروع ہی سے جس کشادہ ظرفی سے طلوع اسلام کو اپنے رشحات قلم کی گہر باریوں کا دامن خصوصی قرار دے رکھا ہے، ہمیں اس کی سپاس گزاری کے لیے الفاظ نہیں ملتے، اور جمانی اس کی سپاس گزاری کے لیے الفاظ نہیں ملتے، اور جمانی اس کی سپاس گزاری کے لیے الفاظ نہیں ملتے، اور جمانی اس کی میٹ اس المحدالات سے جمال لیترین کی ادر کی نگاہیں ہے،

، ہم اپنی اس تہی مائیگی کو ہمیشہ اس اطمینان سے چھپالیتے ہیں کہ ان کی نگاہیں بھی اس ان کا نگاہیں بھی اس کا دور م

ہمارےالفاظ پرنہیں، بلکہاس دل پر ہوتی ہیں جوان الفاظ کا سرچشمہ ہے۔ **ہ** 

یہ تینوں اقتباسات، صرف بیظ ہر کرنے کے لیے اشاعت پذیر ہوئے کہ حکومتِ وقت کو،
اور عام لوگوں کو یقین دلایا جائے کہ پرویز صاحب کا طلوع اسلام سے تعلق ،اس کے بانی ونگرال
ہونے کا نہیں بلکیم خض ایک مقالہ نگار ہونے کا ہے، اور بیکہ جولوگ ، اس مجلّہ کو جاری رکھے ہوئے
ہیں ، وہ پرویز صاحب کے علاوہ کچھے اور حضرات ہیں ، جوان کے اس لیے شکر گزار ہیں کہ ان کے
رشحاتے قلم سے ، اور اق طلوع اسلام مزین ہوتے ہیں۔

یه صورتِ حال، جس میں اصل حقیقت کومستور ونخفی رکھا گیا ہے، جملہ علائے اسلام، خواہ وہ متقد مین ہوں یا متاخرین، اور خودمولا نامودودیؓ کے نزدیک، حکمت عملی کی روشنی میں، نہصرف یہ کہ کوئی معیوب حرکت نہیں، بلکہ وفت کا ایک صیح گمرنا گزیر تقاضا تھا، کیکن خود پرویز کے نظریات کی

<sup>🕡</sup> طلوع اسلام، جون ۱۹۴۱ء، صفحه ۱۵ 🕟 طلوع اسلام، اپریل ۱۹۴۰ء، صفحه ۱۸

روشیٰ میں ،اگر اُس عینک کے ساتھ دیکھا جائے ،جس کے ساتھ ، انہوں نے مولانا مودودگی کی حکمت عملی کے مباحث کو دیکھا ہے ، تو یقیناً میہ جموٹ بھی ہے اور کتمانِ حقیقت اور اخفائے صداقت بھی ہے۔اور جرت کی بات میہ کے کہ بیاس شخص کا کمل ہے ، جو کس شخص کے لیے بھی ،کسی حال میں بھی ، کند ب اور دروغ گوئی سے کام لینے کے خلاف ہے۔

## (٢) كذب يرويز كي واضح مثال:

لیکن اس سے بھی آ کے بڑھ کر ہم 'دمفکر قرآن' صاحب کا ایک ایساصری جموث، واضح کذب اور بین دروغ بیش کے دیتے ہیں، جواس حقیقت کو مبر ہمن کر ڈالتا ہے کہ ایک سرکاری ملازم، کس قدر بزدل وڈر پوک، خام ہمت اور محروم جرائت ہوا کرتا ہے، اور محض اپنی نوکری کے خوف سے، (نہ کہ اپنی جان کے خوف سے) نہ صرف یہ کہ اخفائے صدافت سے کام لیتا ہے، بلکہ واضح دروغ گوئی، صرح کذب بافی، اور کھلے تھلے جموٹ کو بھی اختیار کرتا ہے۔

اس سے بل میریان کیا چکا ہے کہ پرویز صاحب، حکومت ہند کے سرکاری ملازم ہونے کے باعث، صرف ان مضامین و مقالات کو طلوع اسلام میں اپنے اصل نام کے ساتھ شائع کروایا کرتے تھے، جن کے متعلق ان کویقین ہوتا تھا، کہ برطانوی حکومت کوان سے کوئی پرخاش نہیں ہوگی اوران کی نوکری محفوظ رہے گی۔ لیکن جن مضامین کے بارے میں، انہیں خدشہ ہوتا کہ جبین سرکار پڑھکن پڑجا کمیں گے، اور نگا بین خشگیں ہول گی، اور یہ بات، ان کی ملازمت کے حوالے سے، وجہ پریشانی اور در دسر بن جائے گی، انہیں وہ اپنے اصل نام کے ساتھ شائع نہیں کرتے تھے۔ اس کے لیے انہوں نے تدبیر بیاضتیاری کہ اپنے اس کے لیے انہوں نے تدبیر بیاضتیاری کہ اپنے ایک جعلی نام وضع کیا اور اس جعلی نام وضع کیا اور اس جعلی نام وضع کیا اور اس جعلی نام کی شخصیت کی گھوست کی ہے، اور وہ کون ہے جواس اسم ذُور کے ساتھ اپنی نگارشات کو پیش کر رہا ہے، کی شخصیت کی کے ہوجا تا ہے اور پاکستان نام کی ایک نی مملکت، دنیا کے نقشہ پر میروجاتی ہے اور پاکستان میں غیروں کی بجائے اپنوں کی حکومت قائم ہوجاتی ہے، اور پھرکئی سالوں کے بعد، بے ساختہ طلوع اسلام کی زبان سے بیالفاظ نکل جائے ہیں:

''مقالہ نگار'' رازی صاحب'' وہی تھے جنہیں پر ویز صاحب کہا جاتا ہے۔''
علاوہ ازیں' دمفکر قرآن' جس طرح رازی کے نام سے اس دور میں لکھا کرتے تھے، اسی
طرح وہ'' مسلمان'' کے نام ہے بھی اپنے مضامین ومقالات کوطلوع اسلام میں شائع کیا کرتے
تھے ماو، کسی کی علم بنی قرال '' مسلم ان'' سرنام سے بکون شخص لکھیں است میں الدار الدار ہے ا

تھے،اور کسی کو بیٹلم ندتھا کہ''مسلمان' کے نام ہے،کون شخص لکھ رہاہے،سالہاسال بعد ،حتیٰ کہ وفات پرویز کے بھی بعد،اچا تک اورار تجالاً ،اس جھوٹے اور جعلی''مسلمان' کاراز ،طلوع اسلام

ہی کے ذریعے بایں الفاظ فاش ہوتا ہے:

"بہت کم لوگوں کواس کاعلم ہوگا کہ تقیم ہند ہے قبل ماہنامہ طلوع اسلام میں جو مضامین" رازی "اورایک" مسلمان "کے نام سے شائع ہوتے تھے، وہ محترم پرویز

صاحب ہی تے تریز کردہ ہوتے تھے۔" 🗨

## ىيەدىمى پرويز صاحب بين:

اس انکشاف کے بعد ریبھی جان لیجئے کہ یہ وہی 'دمفکر قرآن' چوہدری غلام احمد پرویز صاحب ہیں جو کسی حال میں بھی اور کسی شخص کے لیے بھی جھوٹ بولنا جائز نہیں سجھتے ، اور حق و صدافت کے علم بردار بن کریہ فتو کی دیتے رہے ہیں:

'' ایک سپامسلمان سپاہی جب وثمن کے ہاتھوں گرفتار ہوجائے گا ، تو خواہ اس کے مکڑے کا پید بتائے گا نہ جھوٹ بول کرنے ملائے کا نہ جھوٹ بول

· كرا بني جان بچائے گا۔ "

اے کاش! ''مفکر قرآن' صاحب''طلوع اسلام' میں ان دنوں اپنے مضامین ومقالات کو جھوٹے ناموں سے مضامین ومقالات کو جھوٹے ناموں سے شائع کرنے کی بجائے ، ایک ''سچامسلمان' سپائی بن کر ہمت اور جرائت، شجاعت و بسالت اور بہادری و دلیری کا مظاہرہ فرماتے ۔''خواہ ان کے کھڑے کھڑے کیوں نہ کر دیتے جاتے ۔'' لیکن انہوں نے واضح دروغ ، نمایاں جھوٹ ،صری کذب اور اس حکومت کے

● طوع اسلام، ایریل ۱۹۷۸ء، سخیم ۵ ه طوع اسلام، جون ۱۹۸۵ء، صغیم ۵

🐞 طلوع اسلام، جنوري ١٩٢٨، صفي

خلاف، جن کا وہ مُنک کھار ہے تھے، کھلے فریب اور دھوکہ دبی سے کام لیا حالا نکہ اس وقت، انہیں اپنی جان کا بھی کوئی خطرہ شرقا۔ پر کمیا مان دنوں، وہ محض نام کے ایک ''مسلمان'' تھے؟ تب کیاوہ کام کے 'بہتے مسلمان' تقلقے؟

سر بیزبرآن ، بینان دمقلرقرآن کا دو ہرا معیار بھی نمایاں ہور ہاہے۔ جب تک معاملہ پرائی جان کا تھا، فتو کی بیقال دمقلرقرآن کا دو ہرا معیار بھی نمایاں ہوں ہاہے۔ جب تک معاملہ پرائی جان کا تھا، فتو کی بیقا کہ دسے 'ایک سچامسلمان گیا ہی ، جب دشن کے ہاتھوں گرفتار ہو جو کے گاہ تو خوا قابل کے گاڑے گلائے گاور نہ جو کے بیال کرا چی جان بچاہی ہوں نہ کی معاملہ پی ملازمت کا سامنے آیا (جو بقینا جان کے معاملہ پی ملازمت کا سامنے آیا (جو بقینا جان کے معاملہ بھی بہت ہی ہلکا معاملہ ہے) تو جھوٹ بولنا جائز قرار پاگیا۔

# ميون دمفكر قرآن بين

جی باں! بیدوبی '' مفکر قرآن' ہیں جو شمکشِ حق وباطل میں رزمیہ حالات کے بیتے ہوئے صحراؤں میں آبلہ پائی کرنے کی بجائے، اپنی آ راستہ و پیراستہ ائیر کنڈیشنڈ ڈرائنگ روم کی فشاؤں میں یا اپنی کوشی کے ہرے بھرے اور پھولوں سے لدے ہوئے لان کی شنڈی چھاؤں میں بیٹھ کر بیدوعظ فر مایا کرتے تھے:

'' دنیا نے اُنہی جواں ہمت ، صدافت شعار انسانوں کے جمعے نصب کے ہیں ، جنہوں نے ہوشم کی اذبت برداشت کی ،کین ندراز افغا کیا، ندجھوٹ بولا۔ہم اپنی تاریخ سے ان لوگوں کو بطور فخر ، دنیا کے سامنے پیش نہیں کرتے ،جنہوں نے جھوٹ بول کرمملکتوں کو بچایا تھا۔ہم انہی کے کارناموں پر فخر کرتے ہیں جنہوں نے جان دے دی تھی ،کین نہملکت کے ساتھ غداری کی تھی ،اور ندبی جھوٹ بول کراپنی جان بچائی تھی۔''

کیائی اچھا ہوتا کہ ہمارے''مفکر قرآن' بھی'' دنیا کے جوان ہمت اور صداقت شعار انسانوں'' کی روش اختیار کرتے ،جنہوں نے ہرتم کی اذیت برداشت کی ایکن جھوٹ نہ بولا۔

<sup>🕳</sup> طلوع اسلام، جنوري ١٩٧٨م، صفي

تا کہ وابتگان طلوع اسلام (نہ کہ عامتہ اسلمین) '' کی آنے والی تسلیں ، انہیں بطور فخر دنیا کے سامنے پیش کرتیں ، اور کہتیں کہ د کھے لو ، ہارے ''مفکر قرآن' نے اپی ملازمت کی قربانی دے ڈالی کیکن نہ اپنے مشن کے ساتھ غداری کی اور نہ ہی جھوٹ بول اگراپی ''ملازمت' بچائی۔' کس قدر خوش نصیب ہے وہ ''مفکر قرآن' جے نہ کھی جن کی خاطر ، اپنی جان کا خوف لاحق ہوا ، نہ انہیں صدافت کی پاس داری میں اپنی ملازمت سے ہاتھ دھونے پڑے ، نہ کھی انہیں جن گوئی اور راست بازی کی دائی پابندی برداشت کرنا پڑی ، نہ بی انہیں کذب و رُور اور افتر اء پروازی کی گھٹیا اور گھٹیا ور گئی روش سے اجتناب برتنا پڑا، کیکن اس سب کچھ کے باوجود ، انہیں اند سے مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا ایک ایسا ٹولہ میسر آگیا ، جو ان کے بارے میں ، اس قسم کا پرا پیگنڈہ کرتے ہوئے نہیں مقلد بن کا آئی ایسا کو کی مقار قرآن ' صاحب ، ہے :

''معاملات کے کھرے، بات کے سیچ، دعدے کے پیکے۔'' ''ہم نے اپنے پچیس تمیں سالہ تعلقات میں انہیں ہمیشہ معاملات کا کھرا، بات کا سیا اور دعدہ کا پکایایا ہے۔''©

### جي بان ايدوني بأباجي بين:

جی ہاں! بیدوہی بابا جی ہیں جن کی پچاس سالہ'' قرآنی خدمات'' کا ڈھنڈورا پیٹا جاتا ہے، اور جواللہ میاں کواس کی شاعری کی داد دیتے ہوئے لوگوں کواپنے وعظ کی اگلی خوراک ،قرآنی کیپسول میں بیرکہہ کردیتے ہیں:

"اس سے یہ بات آپ کی جمھ میں آگئی ہوگی کہ یہ حضرات تاریخ کے اس قتم کے بیانات اور واقعات کو (جن کا خلاف قر آن اور غلط ہونا، بدیبیات میں سے ہے)
سپااور دین میں سندلسلیم کرانے پر کیوں زور دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اگر سندقر آن
رہے، اور اس اصول کوسلیم کرالیا جائے کہ قرن اول کی تاریخ کا جو بیان قر آن کے خلاف ہے، وہ غلا ہے تو کسی کوانی فریب کاریوں اور کذب تراشیوں کے لیے دین

◘ طلوع اسلام ، نومبر ١٩٤٦ء ، صفحه ٩٣
 ◘ طلوع اسلام ، نومبر ١٩٤٨ء ، صفحه ٩٤

سندنبين مل سكتي ـ " • •

ددمفکر قرآن کے بے شاراوصاف و خصائل میں سے ایک بہت ہی نمایاں خصلت ان کی تناقض کلامی ، اور تضاد گوئی بھی تھی۔ چنا نچہ وہ یہاں تو بیفرماتے ہیں کہ قرآن کوسند مانے والے شخص کو ، قرآن مجید سے اپنی فریب کاریوں اور کذب تراشیوں کے لیے دینی سندنہیں مل سکق۔ لیکن ایک دوسرے مقام پروہ بیفرماتے ہیں کہ قرآن میں سے تو ہرکسی کو اپنی مطلب برآری کے لیے سندمل جاتی ہے:

"جب کوئی قرآن کوسنح کرنے پراُتر آئے تواسے اس سے اپنی کون کی مصلحت کی سندنہیں مل سکتی۔ "

كتين خير!:

لیکن خیرا فی الحال، اس تضاد کونظرانداز سیجے، اور "مفکر قرآن مصاحب کے اس ارشادی بی غور فر مائے جس میں بیکہا گیا ہے کہ ..... "اگرسند، قرآن رہے، اور اس اصول کوشلیم کرا ہی جائے کہ قرن اول کی تاریخ کا جو بیان، قرآن کے خلاف ہے، وہ غلط ہے، تو کسی کواپئی فریب کاریوں اور کذب تر اشیوں کے لیے، ویلی سنز بیس ل سکتی۔ " ..... لیکن سوال بیر ہے کہ ہمارے " مفکر قرآن " صاحب تو قرآن اور فقط قرآن ہی کوسند مانے کے دعوے دار بیں، اور اس اصول کو بھی شلیم کرتے ہیں کہ ہماری تاریخ کا جو واقعہ، خلاف قرآن ہے وہ غلط ہے، تو پھر آئیں اپ کو جس ایس کے ساتھ " فریس کاریوں، کذب تر اشیوں کی ویئی سند" کہاں سے ل گئی ؟ .....اب باتو یوں کہے کہ:

(الف):.....ن مفکر قرآن 'صاحب فی الواقعه دل ہے قرآن کوسند مانے ہی نہیں سے یونمی منافقانه طور پر مصلحاً دہ قرآن کا نام لینے پر مجبور سے، تاکه اپنی خدادادقلمی صلاحیتوں کے بل بوتے پر ،قرآن کا نام لیتے ہوئے، تصنیف و تالیف کی پیشہ دارانہ ضرور توں کے تحت بی بروزی کماسکیں۔ آخر پید قوان کے ساتھ بھی لگا ہوا تھا اور ع

<sup>🙃</sup> طلوع سلام، كولا كي ١٩٥٩. صفحة الله عليه الله ١٩٤٥. صفحة الله الموج الله المورو ١٩٤٥ وصفحة الله

## روٹی تو کسی طور کما کھائے ہے مجھندر

.... يا چريوں ڪہئے کہ:....

(ب) : ..... وه فی الواقع قر آن کریم کے خلص پیروکار ،ی تھے، اور کمی خلص ، کھر ہے، سچ اور میک نیک نیت مقبع قرآن کے نزویک بھی 'عملی زندگی کی بعض ضرور تیں ایس ہوتی ہیں جن کی خاطر جھوٹ کی نہ صرف اجازت ہے بلکہ بعض حالات میں اس کے وجوب تک کا فتو کی دیا گیا ہے۔'' اور''مفکر قرآن' صاحب نے متحدہ ہندوستان میں جواز کذب کے اس فتو کی پر ممل کیا تھا۔۔۔۔ یا چھر یوں کہتے کہ : .....

(ج): ..... درمفکر قرآن 'صاحب تو ہرگز تضاد گونہیں ہیں۔ قرآن مجید ہی (معاذ اللہ) تضاد گو ہے، دو کہی تو یہ ہتا ہے کہ 'راست بازی اور صدافت شعاری اسلام کے اہم ترین اصولوں میں ہے ہے، اور جمعی ہے ہتا ہے کہ ''حملی میں برترین برائی ہے''۔ اور بمعی ہے ہتا ہے کہ ''حملی زندگی کی بعض ضرور تیں ایس ہیں جن کی خاطر جموٹ کی نہ صرف اجازت ہے بلکہ بعض حالات میں اس کے وجوب تک کا فتو کی ویا گیا ہے۔'' اور'' مفکر قرآن '' نے جب قولا راست بازی اور صدافت شعاری کا دامن تھا منے کی تھیں وہ تی فرمائی تھی ، تب بھی وہ قرآن میں کی پیرو تی فرمار ہے تھے، اور جب وہ مملاً جموٹے جعلی اور بے اصل ناموں کے ساتھ اپنی نگارشات کو طلوع اسلام میں شائع کر کے'' فریب کاریوں اور کذب تراشیوں'' کی راہ برچل رہے تھے۔ بھی وہ قرآن کی راہ برچل رہے تھے۔ وہ ترآن بی کی فراہم کردہ دی تی سند پر قائم تھے۔

کیادابتگان طلوع اسلام میں ہے کوئی صاحب بیدواضح فرمائیں سے کہ دمفکر قرآن' کی فریب کاربیاں اور کذب تراشیاں ،ان متیوں میں ہے سم شق پرینی ہیں؟

اورجی بال! بیونی "دمفکرقر آن بین

اور جی باں! بیدوی ''مفکر قرآن' ہیں جن کے باں صداقت شعاری اور راست بازی کو اتن بلند بارد اہمیت حاصل ہے کہ خدائے قدوس کے باں بھی اس کی اتنی اہمیت نہیں ہے کیونکہ وہ خود قرآن کریم میں ض ناگز برحالات میں جھوٹ بول کر، کلمہ کفر کہددینے کی اجازت دیتا ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے''مفکر قرآن'' کوخدا کے دین کا ،خود خداسے بھی بڑھ کرا حساس ہے اور راست بازی اور صداقت شعاری کی جتنی پرواه ''مفکر قرآن' کو ہے، اتنی پرواه ''منزلِ قرآن' کو بھی نہیں ہے۔حضورا کرم میشے آیا نے بعض نا گزیر حالات میں جھوٹ بولنے کی اجازت مرحمت فر مائی تو بیدوافٹہ غلط قرار یا گیا اور جن روایات میں ازن *کذب مذکور ہے* ، وہ سب وضعی اور جھوٹی روایات قرار یا کئیں۔خود خدائے قد وس نے جس آیت میں انبی اجازت دی، دہ''مفکر قر آن'' كى تاويل بلكة تحريف كى جعينت چره كاراب خود ' مفكر قرآن ' صاحب بھى راست بازى اور صدافت شعاری کے اپنے بلندمقام پر برقر ارنہیں رہ سکے اور انہیں جھوٹ کا سہار الیتا ہی پڑا ، اس مقام براگر واقعی و ملیم الفطرت ہوتے ،ان کا ذہنی سانچہ درست ہوتا اور و دعنا دِحدیث اور خالفت سنت میں مبتلا نہ ہوتے ، ادر خود غرضی اور نفسانیت سے بالا تر ہوتے اور مودودیؓ صاحب کی عداوت وخالفت کی وهن ان برسوار نه بهوتی اور شندے دل و دماغ کے ساتھ غور وفکر فرماتے موع، اسوة رسول الشيكية كوخيالات وتصورات كى دنيامين جانجينى بجاع بمتكش حق وباطل کی واقعاتی دنیاییں برکھتے ،تو خودان کا دل ور ماغ اس بات کی گواہی دینا کہ جس قتم کے حالات میں'' مفکر قرآن'' کوراست بازی اور صدافت شعاری کے اصول کوٹڑک کر کے جھوٹ جیسی گھناؤنی اور بدترین برائی کا دامن تھامنا پڑا ہے، عین ممکن ہے (بلکہ ہمارے نزدیک توعین یقینی بات ہے) کہ ویسے ہی حالات میں نبی اکرم مشینی آئے نے بھی کسی کوجھوٹ بولنے کی اجازت دی ہوگی (بلکہ بالیقین دی تھی)۔اور جب آپ طفے این حیات میات مبارکہ کے آخری دور میں یہ محسوں فرمایا تھا کہ مساوات کے عمومی اصول کوعرب کے اُس وقت کے سیاسی حالات میں باصرار برقر ارر کھنے کی صورت میں کہیں زیادہ مضرت پائی جاتی ہے بہنبت اس کے کہ قریش کوا فتر ارسونیا جائے اور اصول مساوات کوخلافت کی حد تک معطل کرے ، امامت وامارت کو قریش کے ساتھ مخصوص کر دینے ہی میں زیادہ خیراور بھلائی پائی جاتی ہے، تو یقنینا حضور من اللے علی نے حکمت عملی کی روشنی میں،اس کی ہدایت فرمائی ہوگی (اور واقعاً ایساہی ہواتھا) کیکن ''مفکر قر آن' صاحب یر، کچھتو اس مجہ سے کہ وہ حق و باطل کی جانگسل کھکش سے کنارہ کش ہونے کی بنایر ،رزم گا و خیروشر

کی دا قعاتی حالت کا ادراک نہیں رکھتے تھے، اور دہ صرف B-25 گلبرگ لا ہور کے ایئر کنڈیشنڈ دفتر میں یا ہرے بھرے لان کے پھولوں کی مہک میں ہی درس ووعظ فر مانے کے عادی تھے، اور کچھاس بنا پر بھی کہ حسد و کینہ اور بغض وعناد میں مبتلا ہو کر ، مخالفت وعداوت مودود <sup>کی</sup> کا منہ زور جذبه، ان کے حواس ومشاعر پرمضبوط گرفت قائم کر چکا تھا، ادر کچھاس باعث بھی ، کہ وہ سنت نى طِنْعَ اللَّهُ اور حديثِ رسول طِنْعَ اللَّهِ كَي ہر حال ميں مخالفت ہى كو اپنا مشن بنا چكيے تھے۔ وہ (نا گزیرمجبور یوں میں راست بازی کی جگہ کذب گوئی کے )اس معقول (Rational)اصول پرخودعمل پیراہونے کے باو جود بھی ،اس کی مخالفت پراتر آئے۔حالانکہ گزشتہ صفحات میں پیش کی گئی،ان کی اپنی عبارتوں ہے بھی، یہ بات واضح ہے کے مملی زندگی میں خیر وشر کی شدید کشکش کے دوران، انسانوں کو بہت ہے ایسے مواقع ہے بھی سابقہ پیش آنا ہے، جن میں ایک چھوٹی بھلائی يراصراركرنے سے،ايك بري بھلائى كانقصان لازم آتا ہے۔ ياايك چھوٹى يُرائى كورك كرنے ا ایک بڑی اُر الی لازم آتی ہے، ایسے مواقع رعقل بھی یمی جا ہتی ہے کہ ایک کم فیتی چیز پرزیادہ فیمی چیز کو قربان نه کیا جائے اور شریعت الہیہ میں جو حکمت معتبر ہے اس کا تقاضا بھی یہی ہے کہ بری بُرانی ہے بیچنے کے لیے چھوٹی بُرائی کو گوارا کیا جائے ،اوپر چھوٹی بھلائی کی خاطر ، بردی بھلائی كونقصان نهرينيني وياجائ



باب١٠

# '' واعى انقلاب' كاذاتى كردار ﴿ شَهِدَ شَاهِدٌ مِّنُ اَهُلِهَا ﴾

یہ پورا باب مولانا عبدالرحمٰن کیلانی ﷺ کی کتاب "آئینهٔ پرویزیت" (حصه ششم) سے ماخوذ ہے . (محمد دین قاسمی)

سن داع انقلاب کی دعوت کی کامیابی کے لیے یہ بات ضروری ہے کہ جس بات کی طرف وہ دعوت دیتا ہے،اس پروہ خود بھی ، دل سے یقین رکھتا ہو۔ جو بات دل سے اٹھتی ہے انسان اس یمل پیرا ہوکراس کا ثبوت دیتا ہے۔ بالفاظ دیگرایک داعی کے لیے بیضروری ہوتا ہے کہ جو پچھوہ کہتا ہے،سب سے پہلے وہ خوداس پھل کر کے لوگوں کے سامنے ایک عملی نمونہ پیش کرے۔ انبیاء كرام كايبى طريق كارر ہاہے، اور انبياء كے علاوہ ، دوسرے داعيان كے ليے بھى يہ بات اتى ہى ضروری ہوتی ہے جتنی انبیاء کے لیے۔فرق صرف بیہے کدانبیاء کی زندگی ،وعوت سے پہلے بھی بےلوث اور پاکیزہ ہوتی ہے،اور بیاللہ کی خاص عنایت ہوتی ہے جبکہ دوسر بے داعیان کی ، دعوت ہے پہلے کی زندگی ، قابل مواخذہ نہیں مجھی جاتی ۔ پھراگر داعی کی دعوت میں خلوص اور ایثار ہو، تو لوگ اس کی دعوت پر لبیک کہتے اوراس دعوت میں اس کے شریک کاربن جاتے ہیں۔ یہی لوگ، جوسب سے پہلے داعی کی دعوت کوقبول کرتے ہیں،سب سے زیادہ مصائب اور ختوں کا شکار موتے ہیں۔اس دوران جب وہ وعوت انقلاب کے ساتھ ساتھ ، داعی کا بلند کردار اورمشفقانہ سلوک دیکھتے ہیں،تو اس داعی پران کا ایمان دیقین پختہ تر ہوتا چلا جا تا ہے جس کی بناء پروہ ہر طرح کے مصائب و آلام برداشت کرنے کے لیے تیار ہوجاتے ہیں۔ یہی لوگ اس تحریک کا نہایت قیمتی اور ابتدائی سرمایہ ہوتے ہیں حضور اکرم طفی آیا کے ایسے ہی ساتھیوں کوقر آن کریم نے ﴿ السَّابقون السابقون ﴾ و ﴿ السابقون الاولون ﴾ كمعززالقاب ــــ پكارا

#### 11/1

م، اوران کا درجہ جماعت میں سب سے بلند ہوتا ہے۔

لیکن اگراس کے برعکس، داعی خلوص ہے عاری یا مفاد پرست ہولیعتی اس کے تول وفعل میں تفناد واقع ہو، تو اس کی دعوت کی حقیقت ، محض ایک پراپیگنڈہ کی ہی رہ جاتی ہے۔ اس کے ابتدائی ساتھی ، جوں جوں شیخ صورت حال سے واقفیت حاصل کرتے جاتے ہیں، چھٹے جاتے ہیں، اور بیہ بیں، ان کی جگہ کچھاور نا آشنالوگ، اس جماعت میں شامل ہوکر، ان کی جگہ لیتے ہیں، اور بیہ سلسلہ یونہی چلتار ہتا ہے تا آ مکہ اس دعوت کے امیا بی سے ہم کنار ہونے کے امکانات کم ہی رہ جاتے ہیں۔

اب ہم ان اصولوں پر ، ادارہ طلوع اسلام کے قائدادراسکی دعوت کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔
ہم اپنی طرف سے کسی پرکوئی الزام نہیں لگانا چاہتے ، بلکہ بزم طلوع اسلام ہی کے ایک معزز رکن ،
جناب محمطی خال بلوج ، بی اے (آئرز) ..... جوشا یہ تحریک کا قریبی مطالعہ کرنے کے بعد ، پھھ
دل برداشتہ نظر آتے ہیں ..... کی زبانی ، ان کے تالیف کردہ پہفلٹ ، ' حدیث دلگداڑے' سے
کھا قتباسات پیش کریں گے۔

## (١) السابقون الأوّلون يركيا بيتي؟:

.....درسین سیدهقت اپنی جگد پرانتهائی الم ناک اور تاسف انگیز ہے کہ باوجود یکہ قرآن کی سیخ کیک، وقت کی اپنی پکار ہے، اور اس کا اپناز ور درول بھی اس کی کا میابی کا ضام ب ہونا چاہئے، اور باوجود یکہ مخلص اور ایثار پیشہ، اور تج بہ کار کارکنوں اور فنڈ ز اور سر بایہ کی اعانت بھی اسے پور کی طرح حاصل رہی ہے، مگر تح کیک آئے بڑھنے کی بجائے ناکامیوں کا شکار ہوتی چلی جارہ ہی ہے۔ جو کارکن جتنا پرانا ہوتا جاتا ہے، اس کی ہمدر دیاں تح کیک سے ختم ہوتی چلی جاتی ہیں، انکی جگہ کے حد کا کا میوں کا حالت ہیں، انکی جگہ کے کی سے لوگ آجاتے ہیں، تو وہ بھی تح کیک کا ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔ یہ مورت حال جتنی الم ناک اور تاسف انگیز ہے، اس سے کہیں زیادہ مخلص کارکنوں کے ہیں۔ یہ ورونکر بھی ہے۔ ' سی۔

## طلوع اسلام کی بردی بردی شخصیتیں:

.....'' میرے سامنے اس وفت وہ طویل فہرست ہے جس میں ان بڑی بڑی شخصیتوں ہے نام گنائے گئے ہیں، جوایک زمانہ میں تحریک کے روح رواں رہ چکے ہیں۔اس میں اس شخصیت ک اسم گرامی بھی ہے جوطلوع اسلام کی ملک گیر بر موں کا بانی اور آ رگنا ئز رتھا۔اس میں وہ برز رگوار بھی شامل ہیں جنہیں محترم پرویز صاحب کا دست راست سمجھا جاتا تھا، اور جنہوں نے ال کے -علمی کارنا ہے میں عرصة درازتك، ان کا پوراپورا ہاتھ بٹایا تھا۔ ان میں وہ مخلص اور بے لوث جال نار بھی شامل ہیں جنہیں طلوع اسلام کی برادری کا بزرگ خاندان سمجما اور کہا جاتا تھا، اور جن کی تعریفیں کرتے کرتے ، پرویز صاحب کا منہ نہ سو کھتا تھا، ان میں وہ پرخلوص جاں نثار بھی شامل ،جنهیں ہفتوں محترم پرویزصاحب کی میز بانی کاشرف حاصل رہا کرتا تھا۔ان میں وہ بزرگوار بھی شال ہیں، جوایک دوروزنہیں، بلکہ کی سال تک،ایک ہزار روپیے سالانہ پرویز صاحب کم پانے؟ كے ساتھ نذركرتے رہے ہيں، كيونكه انہيں بير بتايا كيا تھا كه طلوع اسلام كوسالان چھ بزاررو پيدكا خساره ربتا ہے۔ان میں بانیان طلوع اسلام کونشن اورمبران بزم اقبال بھی شامل ہیں۔ان میں ممبران مجلس عاملہ ممبران پلیش کمیٹی ،صدر کالج کمیٹی ،اور قر آنی سفیر برائے ممالک یورپ کے اسائے گرامی بھی شامل ہیں۔اگریہ تمام ہوی بوی شخصیتیں تجریک سے کنارہ کش ہوجاتی ہیں یا انہیں بانی تحریک سے پچھ شکایات پیدا ہوجاتی ہیں تو ہر شخص ٹھٹک کرسوچنے پرمجبور ہوجا تا ہے کہ ان جیسے واقفانِ راز ،تحریک سے کیوں بددل ہوکر حریم ناز سے رخصت ہوتے چلے گئے۔ ظاہر ہے کہ نہ تواتنے آ دمیوں کا ایک دم سر پھر گیا تھا،اور نہ ہی حکومت یا کتان کے محکمہ صحت کی طرف ے اس عرصہ میں کوئی الیمی رپورٹ آئی ہے کہ پاکتان میں ان دنوں مرضِ نفاق وغداری کی کوئی رو، وہائی صورت اختیار کر گئتھی ..... بہر حال اس سلسلۂ وراز کی ایک کڑی بیھی ہے کہ آج کل محترم پرویز صاحب کے عماب کارخ میزان کے ممبران اور کراچی کے احباب کی طرف ہے۔ وہ برابر مدف طعن وملامت بنے ہوئے ہیں، چونکہان میں اکثریت کراچی والوں کی تھی، اس لیے کراچی کی بزم بھی دم توڑ گئی۔طلوع اسلام کے قریبی حلقوں کے تحقیق کرنے پرمعلوم ہوا کہ ۱۳

اکتوبر۱۹۲۴ءکواکی مجلس مشاورت بلائی گئی جس میں واقعات کوتو ژمروژ کرپیش کیا گیا اور نام لے کے کر کرا تی والوں کو منافق اور منافق اعظم بتایا گیا۔ پھر۱۱۱ کتوبرکو بزم لا ہور کے اراکین کومحترم میں میں حدال کتوبرکو بزم لا ہور کے اراکین کومحترم میں میزان اور کرا چی والوں کے خلاف زہر ہے بھی دوئی تقریر فرما کر حاضرین کے جذبات کو مشتعل کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو بوم الفرقان کے نام سے یاد کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو بوم الفرقان کے نام سے یاد کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو بوم الور ان کا بڑارہ ہو رہا تھا۔ اس مجلس کی تقریر بقول ایک حاضر جلسہ کے اس قدر اشتعال انگیزتھی کہ کرا چی والوں میں سے کوئی وہاں موجود ہوتا تو حاضرین اس کی تکابوئی کرڈالتے۔'' (ایسنا، صفحہ ۲۰۱۵)

# (۲)''مفکرقرآن' کاایثاراور دیانت:

تفصیل اس اجمال کی بیہے کہ .....

..... '' ۱۹۲۰ء کے اواخر میں محترم پرویز صاحب اور چوہدری عبدالرحمٰن صاحب کراچی تشریف لائے۔اور پرویز صاحب نے احباب کراچی کےسامنے، پیتجویز پیش فرمائی کہ طلوع اسلام کے لٹریج کی اشاعت کے لیے، ایک پرائیویٹ لمیٹڈ کمپنی کی تشکیل ہونی جائے جوموصوف کی کتابوں کوشائع اور فروخت کرے ، اوراس طرح اشاعت وفروخت کی ور دسری ہے موصوف کو نجات حاصل ہوجائے اور وہ ہمہتن اینے تصنیفی کا موں پر توجہ دے سکیں۔حسبِ سابق کراچی کے احباب نے اس اپیل پر لبیک کہا اور چون ہزار ( ۰۰۰ ۵۴ ) روپیہ فراہم کر دیا جن احباب نے بیہ خطیررقم فراہم کی تھی انہوں نے بیہ بات واضح کر دی تھی کہ ان لوگوں کا مقصد،اس ذریعے ہے کسی قتم کا نفع حاصل کرنانہیں ہے۔ بلکہان کی خواہش ہے ہے کہان کی نمپنی کو جو پچھےمنافع حاصل ہو، وہ قر آنی لٹریچر کی اشاعت برخرج کیا سکے لیکن جب بچھ ہی عرصہ بعد، کراچی کے احباب کو یہ بات معلوم ہوئی کہوہ تمام سرمایہ خرد برد ہو چکا ہے، اور سمیٹی الٹا مقروض ہو چکی ہے تو فطری طور پران تام لوگوں کے احساسات کو دھیکالگا، جنہوں نے سرمایے فراہم کیا تھا، ایسا کیوں اور کس طرح ہوا؟ یددا تان برای طویل اور در دناک ہے،جس کی مختصری تفصیل میزان لمیٹر کے سرکار نمبرا،مور خدا م ۱۹۲۴ء میں حافظ برکت اللّہ صاحب آ نربری مینجنگ ڈائز یکٹر نے پیش کر دی تھی۔جس کی

کوئی تر دید مجترم پرویز صاحب میااداره کی طرف سے نہیں کی گئی ،اور نه ہی کوئی معقول جواب دیا سمیا۔'' ......

..... "احبابِ کراچی جنہیں پرویز صاحب سے انتہائی عقیدت تھی ، یہی سیحت رہے کہ یہ سبب کچھ اراد تا نہیں، بلکہ ناوا تفیت یا بے توجہی کی بنا پر ہوا ہے اور اگر پرویز صاحب کو پوری حقیقت سمجھا دی گئی تو اس کی تلافی فرما دیں گے۔ چنا نچے طویل عرصہ اندراندر ندا کرات ہوتے رہے، مگر کوئی نتیجہ نه نکلا۔ اس کے بعد، میزان لمیٹڈ کے ممبران نے عبدالرب صاحب سے رجوع کیا، جن کا پرویز صاحب پرکافی اثر تھا، اور وہ خود بھی اس غلط نہی میں مبتلاتھ کہ بیسب پچھ پرویز صاحب سے ناط نہی یا ناوا تفیت کی بنا پر ہوا ہے، اور وہ اس معاملہ میں بہتر کردارادا کر سکتے ہیں۔ انہوں نے پرویز صاحب کو بڑی منت وساجت سے بیہ جھانے کی کوشش فرمائی کہ:.....

- (۱) میزان ، آپ کا اپنے خونِ جگر سے پیدا کردہ بچہ ہے ، اسے پر وان چڑھا کیں ، اور اسے خسارے سے بچانے اور کاروباری انداز سے چلانے کے لیے ، جوطریقہ کاربھی تجویز ہو، اسے جرأ و قبرأ ہی ہی ، اختیار کرلیں ، توقع ہے آج کا نقصان ،کل کے فائدے میں بدل جائےگا۔
- (۲) معاملہ کوذاتی مفاد ●اور قانونی نقطہ ُنظر سے دیکھنے کی بجائے ،قر آنی تحریک مخلص رفیقوں کےاحساسات اور عزائم کے نقطہ نظر سے دیکھیں۔
- (۳) رائلٹی پراصرار، سابقہ اعلانات کے خلاف ہے، جن میں کہا گیا تھا کہ آپ کتابوں کی آمدنی ہے ایک بیسہ تک نہیں لیتے اور رائلٹی بھی ایک پائی نہیں لیتے۔ رائلٹی کومیزان کی حیات وممات کا مسئلہ نہ بنائیں۔
- (۴) حچھوٹے حچھوٹے باہمی اختلا فات ،مفیدادارول کو تباہ کرویتے ہیں ،قدرے دوراندلیثی اور وسعت ِنظرے کام لیا جائے ،تو وہ دور ہوسکتے ہیں۔

واضح رہے کہ پرویز صاحب نے اپنے نظامِ ربوبیت کی بنیاد بی ذاتی مفاد کی بجائے ، ایٹاریا لینے کی بجائے دینے پر
 رکھی ہے نظریات وہ ہیں اور عمل ہیں۔

- (۵) مہنگائی میں آپ کے اخراجات کا دباؤ بڑھ گیا ہے، لیکن قر آنی تعلیمات کی اشاعت کا مطالبہ بھی کم وزنی نہیں ، دونوں میں موافقت پیدا کریں۔
- (۲) کراچی والوں کو، پہلے صرف تحریک کوآ گے بڑھانے کا سودا تھا،اب وہ یہ بھی سوچتے ہیں کہ میزان کو مالی نقصان سے بچایا جائے۔
- (۷) کراچی والے آپ کی سہولیات کو بہر حال مقدم سجھتے ہیں۔ میزان کوخسارے سے بچانے کی بنیادی اور اہم ترین بات ہیہ ہے کہ آپ کے اخراجات کو ضرور پورا کیا جائے۔خواہ چیئر میز الاوکنس کی شکل میں ہویا مقرر ہ رائلٹی کی صورت میں۔
- (۸) میزان کو ہر حال میں اور ہر قیمت پر باقی رہنا چاہئے۔اس کے ٹوٹے سے آپ کی قیادت پر بہت مضرا ٹر پڑے گا۔ قر آنی تحریک بدنا م اور اس کے حامی ذلیل ہوں گے، اور خالفین بغلیں بجا کیں گے۔ آپ کی کتابیں نیلام ہوں گی ، اور خریداروں کی کمی کے باعث ممکن ہے تُل کر بکیں .....ادارہ اور تحریک کی ہوا اکھڑے گی اور جگ ہنسائی ہوگ ۔ کراچی والوں کی بے پناہ عقیدت کودھیکا گے گا اور ان کہی با تیں زباں پر آنے لگیں گی مثلاً:.....
- (الف) پرلیں ادر مکتبہ میں لگے ہوئے روپیدی بازیابی کے لیے، پرائیویٹ لمیٹر سمپنی کی سکیم سوچی گئی اور اس کی تشکیل اس طرح کی گئی کہ خصص کا وصول شدہ روپیہ جلد از جلد اپنایا جا
  - سکے ،۵۵،۵۴ ہزاروصول شدہ رقم کا دوتہائی ، پرویز صاحب نے لیا۔
- (ب) رائلٹی نرالے ڈھنگ ہے مقرر کی ادر سولہ سترہ ہزارر دپیہ پرویز صاحب نے ڈانٹ ڈپٹ کردصول کر لیے۔(میزان جائے جہنم میں،میر کی رائلٹی مجھے دو۔)
  - (ج) میزان کے صص فروخت کرنے کی کوشش، پرویز صاحب نے بالکل نہیں گی۔
- (د) میزان ہے میاں صاحب کو نکالنا، پرویز صاحب نے ضروری سمجھا، تا کہ میزان کے مفاد کو کچل ڈالنے میں وہ رکاوٹ نہ بن سکیں۔ (ایضاً،صفحہ۱۰،۹۰۸)
- اس بزرگ خاندان کی بیتمام مساعی اور پند دنصائح بے کارگئیں۔اوران سب باتوں کے جواب میں، پرویز صاحب نے انہیں تحریفر مایا کہ ......'' میزان اور وہ ایک نہیں، دو ہیں۔

#### mrr

دونوں کے مفاد میں نکراؤ ہے، اس لیے میزان کوختم کر دینا جاہئے تا کہ انہیں سہولت اور مالی فائدہ ہو۔'' .....(ایفنا ،صفحۃ۱۱)

میزان والول کی طرف سے بار بار بیالزام دہرایا جار ہاتھا کہ جس قدر غیر کاروباری،غلط، قابلِ اعتراض ادرناروا نصلے کئے گئے،مثلاً:

- (۱) پرویز صاحب اینے ساٹھ ہزار روپے کے حصص کی قیمت ، نقد صورت میں اداکرنے کی بجائے ، کتابوں کی صورت میں اداکریں۔
- (۲) پرویز صاحب کا نصب کردہ پرلیں اصل لاگت پر۲۲،۳۱۳،۱۲ روپے میں میزان کے لیے خریدلیا جائے۔
  - (m) پرویزصاحب کے قائم کردہ مکتبہ کا فرنیچر ۳۵۴۲،۸۸ روپیہ میں خریدا گیا۔
  - (۲) پرویز صاحب کے قائم کردہ مکتبہ کی کتب ۹۵۳۹،۳۹ روپے میں خریدی گئیں۔
- (۵) کتاب منی الاسلام کے ترجمہ اور کتابت کی اجرت پرجورقم، پرویز صاحب ادا کر پچکے ہیں، لینی ۲۳۳۷رویے، وہ انہیں ادا کئے جائیں۔

ان تمام معاملات میں، چونکہ خود پرویز صاحب ایک پارٹی تھے، اور چوہدری عبدالر جہاں صاحب، خودان کے ساختہ پرداختہ تھے، جن کا ایک پیسہ بھی کمپنی میں نہیں لگا تھا، البذا بیتمام نقصان دہ اور ضرررسال فیصلے ، شرعاً ، اخلا قا اور قانو نا آئہیں از خود نہیں کرنے چاہمیں تھے۔ اور اگر غلط طریقہ پریہ فیصلے ، ان دونوں حضرات نے ملی بھگت ہے کربھی لیے تھے، تو جس وقت ، ان بزرگوں نے ان فیصلوں کو کا لعدم کر نے ان فیصلوں پر اعتراض کیا تھا، جن کی رقوم ، کمپنی میں گئی ہوئی تھیں، تو ان فیصلوں کو کا لعدم کر دینا چاہئے تھا، کیان ایمائی کیا گیا۔ محترم پرویز صاحب کی طرف ہے اصل اعتراضات کا تو کوئی جواب نہیں دیا جا تا۔ الٹامیزان والوں کو منافقت ، غداری ، مفاد پرستی اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کا جواب نہیں دیا جا تا۔ الٹامیزان والوں کو منافقت ، غداری ، مفاد پرستی اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کا طعن دیا جا تا۔ الٹامیزان والوں کو منافقت ، غداری ، مفاد پرستی اور سرمایہ دارانہ دہنیت کا ہوا تا ہے ، اور انہیں طرح طرح سے بدنام کیا جا رہا ہے۔ ان کا سوشل بائیکا ہے کرنے کی ہدایات جاری کی جارہ ہی ہیں۔ کیا قرآن کر بھم کے تیس سالہ تد پرونگر نے انہیں بھی کھے سکھایا ہے ، ہدایات جاری کی جارہ ہی ہیں۔ کیا قرآن کر بھم کے تیس سالہ تد پرونگر نے انہیں بھی کھے سکھایا ہے ، ہدایات جاری کی جارہ ہی ہیں۔ کیا قرآن کی تعلیم ہے ؟ '' ۔۔۔۔۔ (ایعنا موجود) اور کیا بہی قرآن کی تعلیم ہے ؟ '' ۔۔۔۔ (ایعنا موجود)

## (٣) فرقه ريس اوريار في بازى:

پرویز صاحب این لٹر پچر میں اکثر اس اعلان کا اعادہ فرماتے رہتے ہیں کہ پارٹی بازی کو قرآن کریم نے شرک قرار دیا ہے، اور یہ کہ طلوع اسلام، کوئی سیاسی پارٹی یا نہ ہمی فرقہ نہیں ہے بلکہ میمض ایک''بزم'' ہے، جیسے بزم اقبال وغیرہ۔اب محرم راز درون کی زبانی میہ حقیقت بھی ملاحظ فرما ہے

..... "پرویز صاحب نے اس پیراگراف میں اپنے قرآئی معاشرہ کے اندر، کم از کم دو پار ٹیوں یا دوفرقوں کا دجوہ خود ہی سلیم کرلیا ہے۔ ایک پارٹی توان ناقدین کی ہے، جو پرویز صاحب پر مالی اور نظیمی معاملات میں تقید کررہی ہے، اور جے وہ منافق قرار دے کر، اپنے معاشرہ سے خارج کررہے ہیں، اور دوسری پارٹی متبعین مخلصین کی ہے جوان سے اندھی عقیدت رکھتی ہے، جس کے اجتماع سے وہ اپنا پید خطب ارشاد فرما رہے ہیں، تو خود اس قرآئی معاشرہ کو کیا کہا جائے گا جس میں بید دونوں پارٹیاں یا فرقے پنپ رہے ہیں حالا تک آ ب پوری قوت سے سال ہاسال سے چینے پر ٹیاں یا فرقہ بندی یا پارٹی بارڈی بٹرک کے مترادف ہے۔"

علاوہ ازیں، پرویز صاحب، اس خطبہ میں بار باران منافقین کواپے گروہ یا جماعت سے
زکال دینے کا تذکرہ فرماتے ہیں، چنانچہ بھی فرماتے ہیں کہ ..... ''ضیح تذہیر ہیہ ہے کہ جوشخص آپ
کی تحریک کارکن بنا چاہے، اس کے متعلق حتی الا مکان تحقیق کر لی جائے کہ وہ کس ذہنیت کا انسان
ہے، یہاں سے بدر جہا بہتر ہے کہ آپ ہراس شخص کو، جو آپ کے فارم ممبری پرد شخط کردے ، ممبر
بنالیں اور بعد میں اسے رکنیت سے فارج کر ناپڑے۔' (ایسنا ، صفحہ ۸) .....اور کہیں فرماتے ہیں
کہ ۔۔۔۔ ' (ایسنا ، صفحہ کے بیتے ہیں، اور ان میں سے کتنے ایسے ہوتے ہیں
جن سے پھے وقت کے تجربہ کے بعد، آپ کے تعلقات باتی نہیں رہتے، انہیں اپ دوستوں کے ملقہ سے فارج کرنے ہیں، آپ، اپ کے تعلقات باتی نہیں رہتے، انہیں اپ دوستوں کے ملقہ سے فارج کرنے میں، آپ، اپ کے تعلقات باتی نہیں رہتے، انہیں اپ دوستوں کے ملقہ سے فارج کرنے میں، آپ، اپ کے تعلقات باتی نہیں رہتے، انہیں اپ دوستوں کے ملقہ سے فارج کرنے میں، آپ، اپ کے تعلقات باتی نہیں مور دِ الزام نہیں مظہراتے ، لیکن اگر کوئی تحریک

ا نہی حالات میں، کسی کواپنے حلقہ سے خارج کردیتی ہے تو آ پ اس شخص کونہیں بلکہ تحریک کومور دِ الزام تھ ہراتے ہیں۔'' (ایضاً).....

## اخراج کہاں ہے؟:

کیامحترم پرویز صاحب بتلائیں گے کہ وہ ان تمام افراد کو کہاں ہے، کس چیز سے خارج

کرنا چاہتے ہیں؟ کیا وہ انہیں اپنی کوشی سے نکالنا چاہتے ہیں؟ یا لا ہور بدر کرنا چاہتے ہیں؟ یا

پاکتان بدر کرنے پر تلے ہوئے ہیں؟ اگر یہ سب کچھنیں تو پھر ظاہر ہے کہ وہ انہیں اپنی جماعت

ہی سے خارج کرنا چاہتے ہیں، اگر وہ انہیں واقعی پرویزی جماعت ہی سے خارج کرنا چاہتے ہیں

تو خدا کے واسطے پہتو بتا کیں کہ پھر فرقہ اور پارٹی اور کسے کہتے ہیں؟ اگر آپ کی جماعت کوئی فرقہ یا

یارٹی نہیں ہے کیونکہ فرقہ پرستی اور پارٹی بازی، قرآن کی نص صرتے سے شرک ہے تو آپ کو ان

لوگوں کے نکالے پر کیوں اصرار ہے؟ جس طرح آپ کا جی چاہے، قرآن کی دعوت آپ دیے،

اور جس طرح ان لوگوں کا جی چاہتے آن کی دعوت یہ لوگ دیتے جا کیں۔ قرآن کی دعوت آپ دیے،

دینا، کوئی آپ بی کی اجارہ داری نہیں ہے۔ (حدیث دلگدازے مغید ۲۵۰۳)

## (۴) دعوت علی وجهالبصیرت اور آرز و،اندهی عقیدت کی:

ای طرح، پرویز صاحب، اپنے اکثر لٹریچ میں سورہ یوسف کی آیت نمبر ۱۰۹ درج فر ماکر اسلامی تعلیمات کوعلی وجدالبھیرت جانچنے پر کھنے کی تلقین فر ماتے رہتے ہیں۔ بلوچ صاحب، ایسی ہی چند آیات بمعیر جمدورج کرنے کے بعد لکھتے ہیں:.....

.....''لیکن پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ مجھےاس انداز کے دانا، بینا اور شنوالوگول کی قطعاضر ورت نہیں ہے،میری قرآنی تحریک کوتوالیسے کارکن در کار ہیں جو ع چیثم بند، لب بند و گوش بند بریں میں میں ایک اس سیکھی سے مذاہد ہور میں ان ایس بری ساتا

کا مصداق ہوں۔جو بالکل الٹ کرنددیکھیں کہ جوفنڈ ہم نے دیا تھا، اُس کا کیا ہوا؟ جوخد مات ہم نے سرانجام دی تھیں، ان کا کیا تیجہ لکلا غرض وہ ندآ تکھوں سے

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل <u>مفت آن لائن مکتبہ</u>

دیکھیں اور نہ عقل وشعور کوکام میں لا کیں۔البتہ بھی بھی اپنے دل کے در پچوں میں سے جھا تک جھا تک جھا تک کرید کھ لیا کریں کہ ان میں گنی تبدیلی آئی ہے، یا پھرا تناد کھ لیا کریں کہ تحریک کنی بھیل ہے اور بس دل کے ان در پچوں کی بات ہی کیا ہے، ایک خرقہ پوش صوفی کی ہدایت پر جب آپ اس خیال سے ان میں جھا نکتے رہیں گے کہ ان میں کتنا نو رولایت پیدا ہوگیا ہے، تو پچھ دن کی مشق کے بعد، ان در پچوں میں نو رولایت بھی نظر آنے لگتا ہے، وہ (پرویز صاحب) فرماتے ہیں کہ: ...... میں نو رولایت بھی نظر آنے لگتا ہے، وہ (پرویز صاحب) فرماتے ہیں کہ: ..... دخر آئی تحریک کی پوری ممارت لٹہیت کی بنیا دوں پر استوار ہوتی ہے، لٹہیت کے ہما منے صرف ایک مقصد ہو، لینی اس میمئی ہیں کہ اس میں داخل ہونے والے کے سامنے صرف ایک مقصد ہو، لینی اس دعوت اور تحریک کا فروغ اور کا میا بی اور اس کے ذریعہ اپنی اصلاح نفس ..... اگر اسکے علاوہ کوئی اور جذب دل میں پیدا ہوگیا ، تو لٹہیت نہ رہی ، سودابازی آگئی۔' .....

اور: ..... 'اخلاص کا معیار ایک ہی ہے، یعنی للہیت جس کا میں نے شروع میں ذکر کیا ہے، اس سے مرادیہ ہے کہ ان لوگوں کے سامنے صرف ایک مقصد ہو، اور وہ یہ کر آنی فکر سے وابستگی کے بعد، میرے اپنے اندر کس قدر تبدیلی پیدا ہو گئی، اور میری اس رفاقت سے اس آواز کے آگے بڑھنے میں کس حد تک مدد طلح گی۔'' .....(ایسنا، صفح ۸۳)

اور :..... "آپ کی تحریک کا مقصد ہی ہے کہ قرآنی تعلیم کی روسے آپ کے اپنے ائدر تبدیلی کس قدر پیدا ہوئی ہے، اس لیے آپ کے ہاں، عزت اور فضیلت کو ماپنے کا معیار ، " تبدیلی "ہونا چاہئے ..... میں نے اس مرتبہ کھلے اجلاس میں اپنے ایک خطاب کا موضوع رکھا ہے کہ "مومن کے کہتے ہیں؟ "آپ اسے بغور پڑھیں، اور پھراس کی روشنی میں اپنا محاسبہ کرتے رہئے کہ آپ کے اندر کس قدر تبدیلی پیدا ہوئی ہے۔ " ..... (ایسنا ، صفحہ ۱۸)

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تو حضرات! یہ ہے اس قرآنی تحریک کا انجام، جوعلم وبصیرت کے نام پر شروع کی گئی تھی،
اور خالصة کوری تقلید پرختم ہورہی ہے۔ عددیدہ آغازم، انجام بنگر
آپ سوچے اور بار بارسوچے کہ کیا آپ کواس انداز پراپی بیش قیت توانا کیاں اور بیش
قیت سرمایہ ضائع کرنے کے لیے تیار ہونا چاہئے؟ کیونکہ آگر کچھ کھو لینے کے بعد، کل کو کراچی
والوں کی طرح آپ کو بھی مایوی ہوئی، تو یہ مایوی مزید دل شکنی کا باعث ہوگی ۔ (حدیث دلگدازے صفحہ ہوگی۔ (حدیث

# (۵) کا فرگری اور منافق گری:

جناب پردین صاحب کے خلاف، جب پورے پاکستان کے علماء کرام نے متفقہ طور پر، کفر
کلفتہ کی صاور فرمایا تھا، تو موصوف نے لکھا تھا کہ : ..... "اس سے بھی بڑھ کرایک اور سوال سامنے
آتا ہے اور وہ یہ کہ ان حضرات (یاکسی اور کو) یہ اتھارٹی کہاں سے مل جاتی ہے کہ وہ کسی کے نفر اور
اسلام کا فیصلہ کریں؟ علماء کے معنی یہ ہیں کہ انہوں نے کسی نہ ہبی مدرسہ سے بچھ کتا ہیں پڑھی ہیں تو
کیا ان کتا ہوں کے پڑھ لینے سے کسی کو بیٹ حاصل ہوجا تا ہے کہ وہ جسے چاہے کا فرقر ار دے
دے؟ " ..... (کافرگری ، صفحہ ۲۲)

تو کیاجناب پرویز صاحب به بتانے کی تکلیف فرمائیں گے کہ خود پر ویز صاحب کو کسی نہ ہی مدرسہ سے کچھ کتابیں پڑھے بغیر ہی بیا تھارٹی کہاں سے حاصل ہوگئی کہوہ جسے، ان کاجی چاہے، منافق بنادیں اورلوگوں کے خلاف نفاق کے فتو سے صاور فرمائیں۔''

جناب پرویز صاحب نے فرایا تھا کہ :..... ''باقی رہے مفتی ، سواسلای سلطنت میں بیا یک منصب تھا کہ جس پرکوئی شخص ، حکومت کی طرف سے تعینات ، ہوتا تھا، اس کے علاوہ مفتی نہیں ہوتا تھا۔ جس طرح آج کل ایڈووکیٹ جزل یا اٹارنی جزل حکومت کی طرف سے تعینات ہوتے ہیں ، اور ہروکیل نہ اپنے آپ کو ایڈووکیٹ جزل قرار دے سکتا ہے ، اور نہ ہی اس منصب کے فرائض انجام دے سکتا ہے ۔ مفتی کی حیثیت ، مشیر قانون کی ہوتی ہے ، یا اس کی طرف سے مقرر کردہ قاضی کی ۔ اب نہ وہ حکومتیں باقی ہیں ، نہ ان کی طرف سے مقرر کردہ مفتی ۔ لیکن میرحضرات

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ابھی تک اپنے آپ کوانہی معنوں میں مفتی سیھتے ہیں اور صرف مفتی کے فرائض سرانجام نہیں ویتے ، بلکہ قاضی کی حیثیت سے فیصلے بھی صا در کرتے ہیں۔'' .....

کیا محترم پرویز صاحب ہمیں بتائیں گے کہ ان کی طرف سے نفاق کے بیفتو ہے کس انھارٹی کی بناپر صادر کئے جارہ ہیں؟ کیا وہ خود حکومت ہیں؟ یا حکومت پاکستان کی کوئی صاحب اقتدار ہتی یا حکومت پاکستان نے آپ کواس مقصد کے لیے تعینات فر مایا ہے کہ آپ لوگوں کے دلوں میں جھا تک کر ان کے متعلق، ایمان کے فیصلے صادر فر مایا کریں؟ اگر ان میں سے ایک صورت بھی نہیں ہے تو آپ کوکیا حق حاصل ہے کہ آپ لوگوں پر نفاق کا گھنا وَنا الزام لگا کمیں، واضح رہے کہ اسلام کی روسے نفاق کا درجہ، کفر واضح سے کہیں برتر ہوتا ہے۔ (حدیث ولگدازے، صفح ہے)

دوسری بات، خود نفاق کے سلسلہ میں عرض کرنی ہے۔ جہاں تک ہمیں معلوم ہے، اجماعی طور پر علاءِ کرام کا فیصلہ ہیہ ہے کہ حضورا کرم کے بعد، نفاق کا انسٹی ٹیوٹن ہمیشہ کے لیے ختم ہو چکا ہے، لیعنی آپ کی وفات کے بعد، آدمی کو مسلمان کہا جا سکتا ہے یا کا فر منافق نہیں کہا جا سکتا، کیونکہ نفاق کا تعلق خالصة دل ہے ہوتا ہے جس کا علم کی دوسر ہے کوئیں ہوسکتا۔ حضورا کرم میلے ایکن کو تو وی کے ذریعہ منافقین کا علم ہو جاتا تھا، لیکن آپ کے بعد کوئی دوسرا خفص ، کسی کے نفاق کا فیصلہ کرنے کا مجاز نہیں ۔۔۔۔ چنا نچے اسلام کی چودہ سوسالہ تاریخ میں علاءِ اسلام نے لوگوں کے گفر اور جبجہ کہ کو جو ہو ہے اور جبجہ کہ کو جو ہو ہی ہو جاتا ہو گئی کہ وہ کسی آدمی کے خلاف نفاق کا فتو کی صادر کر سکے۔ بیزالا اور جبجہ کہ کو بھی ہیہ جسارت نہیں ہو سکی کہ وہ کسی آدمی کے خلاف نفاق کا فتو کی صادر کر سکے۔ بیزالا اعزاز ، آج چودھو ہیں صدی میں محض جناب پرویز صاحب ہی کو حاصل ہوا ہے کہ وہ لوگوں کے متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم بڑات الصدور ہونے کے مدعی بن رہے ہیں۔ (ایسنا، صفحہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم بڑات الصدور ہونے کے مدعی بن رہے ہیں۔ (ایسنا، صفحہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم بڑات الصدور ہونے کے مدعی بن رہے ہیں۔ (ایسنا، صفحہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم بڑات الصدور ہونے کے مدعی بن رہ ہو ہیں۔ (ایسنا، صفحہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم ہوا کہ کا کہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے لیم ہو کا کھی میں کو ماصل ہوا ہے کہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے کلیم پر استان الصدور ہونے کے مدعی بن رہ ہو ہیں۔ (ایسنا، صفحہ متعلق نفاق کے فتو سے صادر کر کے کلیم پر استان الصدور ہونے کے مدعی بن رہ جو ہوں ساتھ کو میں کی معاملہ کو سے معاملہ کی کھی ہوں کے مدعی بن رہ ہو ہوں۔ (ایسنا، صفحہ کی بن رہ ہوں ہوں کے مدعی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہوں کے مدعی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہو ہوں کے مدی بن رہ ہو ہوں کے مدی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہوں کی بن رہ ہوں کے مدی بن رہ ہوں کے مدی ہوں کو کر کے مدی بن رہ ہوں کے مدی ہوں کی بیم کے مدی بن رہ ہوں کے مدین ہوں کی بن رہ ہوں کے مدی ہوں کے کی بیم

"نفاق کے سلسلہ میں ایک اور بات بھی سمجھ لینا ضروری ہے، نفاق دراصل ایک تشم کا حصوف ہی ہوتا ہے اور آ دمی جھوٹ یا تو دفع مضرت کے لیے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

آ دی نفاق جیے گھناؤنے جرم کا ارتکاب اس لیے کرتا ہے کہ مونین کی جماعت ہے اسے کوئی اندیشہ ہوتا ہے اور یا اس لیے کہ حکومت وسلطنت میں مجھے کوئی اچھا منصب حاصل ہو جائے ، یا وولت وثروت بإعزت وشوكت حاصل موسكے \_ يهي وجه ہے كه منافقين كا گروه اى وقت وجود ميں آ یا جب مدینه میں مسلمانوں کی ریاست کی داغ میل پڑچکاتھی ۔ کمی دور میں منافقین کا گروہ ناپید تھا۔ابغور فرمائیے کہمحترم پرویز صاحب کی جماعت مونین، آج کس دور سے گزررہی ہے؟ کیا وہ کمی دور کی آئینہ دار ہے یا مدنی دور کی مظہر ہے؟ آپ کی جماعت مومنین میں شامل نہ ہونے ہے منکرین کو کیا نقصان پہنچ رہا ہے، اور جولوگ اس جماعت میں شامل ہیں انہیں کون سے فائدے حاصل ہورہے ہیں؟ ہمارا تجربہ توبیہ ہے کہ جولوگ آپ کی جماعت کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں وہ اپنوں اور بیگانوں سب کی نظروں سے گرجاتے ہیں۔انہیں منکر حدیث منکر شان رسالت جیسے دلآ زارالقاب سے یا دکیا جاتا ہے،گھروں میں تفرقے پڑ جاتے ہیں،گھروالے بھی ان کے ساتھ اچھوتوں جیسا سلوک کرتے ہیں ۔لوگ انہیں مسلمان بھی نہیں سبھتے ، وہ پورے معاشرے ہے کٹ کررہ جاتے ہیں توان غریبوں کورہ کون سامادی یاغیر مادی فائدہ حاصل ہوجا تا ہے،جس کی خاطر وہ منافقانہ طور پرآپ کی جماعت میں شامل ہوں گئے۔' (ایشا،صفحہ۲۷،۲۷) "محرم پرویز صاحب نے صورت حالات کی اصلاح و دری کے بجائے ، کراچی کے احباب کے خلاف اقدامات شروع کر دیئے تا آ ٹکہ انہیں منافق قرار دیکر جماعت سے خارج کر دیا گیا۔ چونکہ شکایات مالی معاملات ہے متعلق تھیں ،اس لیے پرویز صاحب نے اس خطاب میں،جس کانام انہوں نے ''حرف ولنواز''رکھا ہے شاطرانہ طور پر بیتا تر دینے کی کوشش کی ہے کہ (خاتم بدبن) حضورا كرم ربھي منافقين كي طرف سے اس تتم كے گھناؤنے الزامات لگائے جايا كرتے تھے، ليني جب منافقين نے حضورا كرم كك كونه چھوڑا تو ميرى ہستى ہى كيا ہے؟ چنانچہ وہ فرماتے ہیں: ....اس متم کے کمین فطرت لوگوں کا آخری حربہ بیہ ہوتا ہے کہ داعی انقلاب کے خلاف پیسے کےمعاملہ میں الزامات لگادیئے جائیں۔غور فرمایئے کہ ذات اقدی واعظم، جسے زمانة قبل از نبوت، لوگ، امين كهه كر يكارتے تھے، جس كے متعلق برقل كے دربار ميں ابوسفيان

جیساسخت دشمن بھی اس کا اعتراف واعلان کرتاتھا کہ ہم نے اس میں جھوٹ اور بددیانتی کی کوئی بات نہیں دیکھی ،اس ذات گرامی کے متعلق سے بدنہاد سے مشہور کرتے کہ آپ (معاذ اللہ) پیسے کے معاملہ میں گڑ ہوئر کرتے ہیں۔ ﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ یَّلْقِوْرُ كَ فِی الصَّدَقَاتِ اللہ ۱۹۸۸) ان میں وہ بھی ہیں جو بیت المال کے روپے کے معاملہ میں بھی تجھ پر الزام لگاتے ہیں اور طعنے دیتے ہیں ۔ غور سیجے کہ ان باتوں سے حضور طفی کا کیجہ کس طرح چھلنی ہوتا ہوگا۔'' .....(ایضا بہر) صحافتی بازی گری:

کراجی کے منافقین:

'' یے گفتگوان لوگوں کے متعلق ہے جنہیں پہچانے میں جناب پرویز صاحب کواتنا طویل عرصہ لگ گیا، جیسا کہ بقول ان کے ، آنخضرت مشخصی کے کہی منافقین کو پہچانے میں نوسال کا

#### اسمسا

عرصدلگ گیا تھا۔ حالانکہ یہ بات قطعاً غلط ہے، واقعہ یہ ہے کہ حضورا کرم اورا کا برصحابہ منافقین کواچھی طرح بہجانتے تھے، اور پہلے ہی دن سے بہجانتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضورا کرم نے بھی کسی منافق کوکوئی ذمہ داری کا کام نہیں سونیا، بھی کسی منافق کے خلوص ، دیانت اور تقوی کا اعتراف فرما کراس کی تعریفیں نہیں فرما کیں ، جس پر آ کے چل کر آ پ کو پچھتانا پڑا ہو کہ میں نے فلاں کام فلاں آ دمی کوسونپ دیا تھا مگر وہ تو منافق نکل آیا۔ کیا جناب پرویز صاحب، حضورا کرم کے صحابہ کرام سے کسی عبدالرب اور میاں عبدالخالق کی مثال پیش فرما سکتے ہیں جنہیں آ پ نے ناظم یا مینجنگ ڈائر کیٹر کے عہدہ پر سرفراز کیا ہو، لیکن بعد میں وہ منافق نکل آیا ہو۔ اس برخلاف جناب پرویز صاحب، ان لوگوں کومنافی قرار وے رہے ہیں جنہیں اہم ذمہ دار ہو ۔ کرکام سو نے گئے، اور عرصہ دراز تک آ پ ان کے خلوص ، دیا نت اور خد مات جلیلہ کے گن گا۔ رہے۔'' (حدیث دلکداز ہے ،صفحہ ۲۵ سے)

### (۲)عفوو درگزر:

'' حضورا کرم اپنے دور کے منافقین کو پہلے ہی دن سے پیچانتے تھے ہمین و سال تک انہیں برداشت فرماتے رہے ، اوران کے خلاف کی شیم کا کوئی اقدام نہیں فرمایا ۔ بعض دفعہ حجابہ کرام اس بات کا اصرار بھی کرتے ، لیکن آپ بہی جواب و یا کرتے تھے کہ میں اسے پسند نہیں کرتا کہ لوگ باتیں بنا کمیں ۔ کسی تحریک کے ایک سیچ قائد کا یہی ظرف ہوتا ہے جس کی جناب پرویز کو ہوا بھی نہیں بنا کمیں ۔ ان میں تو! منافقت تو برای بات ہے ، ذرای مخلصانہ تنقید یا دیانت دارانہ مخالفت کو برداشت کرنے کہ بھی صلاحیت نہیں ہے۔'(ایسنا ، صفحہ ۲۵)

### معاشرتي تعلقات كاانقطاع:

''اس قدرگرج برس لینے اور دل کے پھپھولے بھوڑ لینے کے بعد بھی جناب پرویز صاحب کے غیظ وغضب کوتسکین نہیں ہوئی، بلکہ وہ اسکے بعد حاضرین اجلاس کوان منافقین کے معاشرتی بائیکاٹ پراکساتے ہوئے فرماتے ہیں کہ .....اس رسول سے صرف یہی نہیں کہا گیا کہان ہے

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### MMY

جنگ کرے، بلکہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان سے ہر تم کے معاشرتی تعلقات منقطع کرے۔ معاشرتی تعلقات میں کسی کی موت پر تعزیت اور دعائے خیر آخری چیز ہوتی ہے۔ ان لوگوں کے متعلق حکم کیا گیا کہ: ﴿ لَا تُصَلِّ عَلَی اَحَدِ مِنْهُمُ مَّاتَ اَبَدًا وَّلَا تَقُمْ عَلَی قَبْرِهِ ﴾ (٩/٨٣) یوں اس گروہ سے جماعت مونین یاک اور صاف ہوئی۔'(ایضا ، صفح ۵۸)

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### www.KitaboSunnat.com

#### mmm

فر مایا ہے، جھی تو لوگ ان کے گروہ سے چھٹتے جارہے ہیں۔ پر ویز صاحب کو'' دائی انقلاب'' کہلوانے کا تو بہت شوق ہے۔اے کاش! وہ دائی انقلاب کا کر دار بھی اپنے اندر پیدا کر سکتے۔ (ایضاً منفحہ ۳۳ تاصفحہ ۴۷)

منافقين كراجي بريندارنفس كاالزام

> وفا کیسی ، کہاں کا عشق، جب سر پھوڑنا تھہرا تو پھرا سنگ دل! تیراہی سنگ آ ستاں کیوں ہو

(حديث دلگدازے،صفحه٣)

یہ ایک ایسے شخص کے تاثر ات ہیں جوطلوع اسلام کامعزز رکن رہاہے۔ تاہم وہ''منافق'' نہیں تھا، کیونکہ وہ لا ہور کا رہنے والا تھا، اس کی رقم بھی میزان میں نہیں گئی تھی جس کے خور دبر د

#### www.KitaboSunnat.com

٣٣٢

ہونے کی اسے ذاتی طور پر کوفت ہوئی ہو۔ وہ طلوع اسلام کا کارکن بھی برقر ارر ہا کیونکہ بزم صرف کرا جی کی توڑی گئی تھی ۔ پھر وہ پرویز صاحب کا نام بھی احترام سے لیتا ہے، الہذا اسے 'فیر عانبدار' ہی سمجھنا چاہئے۔ تاہم اس نے پرویز صاحب کے کردار کے مختلف پہلووں کی نشان وہ بی کھل کر کی ہے کہ کس طرح پرویز صاحب نے میزان کا سرمایہ ضم کرنے کے بعد، سرمایہ فراہم کنندگان پر نازیبا الزامات اور اتہامات بھی لگائے ہیں تا کہ ان کا اپنا عیب نظروں سے اوجھل ہو جائے۔ اس ضمن میں مجمعلی صاحب نے چندایی حیلہ سازیوں کا بھی ذکر فرما دیا ہے، جو پرویز صاحب کی چندایی حیلہ سازیوں کا بھی ذکر فرما دیا ہے، جو پرویز صاحب کی تحریف دلکھانے ۔ اور اس کتاب ' حدیث دلکھانے ' کے ٹائٹل پر بی عبارت صاحب کی تحریف میں عموماً ، ملتا ہے۔ اور اس کتاب ' حدیث دلکھانے ' کے ٹائٹل پر بی عبارت ساحب کی تحریف اور منافق گری کا شہکار۔'' ......

از محم علی بلوچ بی اے (آنرز) ۱۱۔ارجن روڈ ، کرش مگر ، لا ہور



بإباآ

# ''اخلاقی نامردی''

بدنی ادرجسمانی اعتبار سے نحیف ونزار ہونا ،کوئی عیب نہیں ،کیکن ضعف کروار اور اخلاقی كمزورى ميں متلامونا يقيينا معيوب چيز ہے،اس كى مختلف صورتوں اورمتنوع شكلوں ميں سے ايك یہ بھی ہے کہانسان ،کسی سے اختلاف پراتر آئے ،تو دورانِ بحث ،اپنے موقف کوتو یک طرفہ طور پر پیش کرے لیکن مخالف کے موقف کو، لوگوں کے سامنے نہ آنے دے۔ عامۃ الناس کے سامنے وہ تصویر کا وہی ایک رخ لائے ، جو اُسے پہند ہے لیکن تصویر کا دوسرارخ ، جسے وہ ناپہند کرتا ہے ، پیش کرنے کو وہ اپنے مفاد کے خلاف سمجھے۔اُس کی انتہائی کوشش یہی ہوکہ لوگ، اُس کے یک رُے مطالعے پر ہی ، اپنی رائے قائم کر کے بیٹھ جائیں ، اور کسی دوسر شخص کا موقف ، ان کے سامنے آنے ہی نہ پائے۔وہ اگراپنے مخالف کے نقطہ نظر کا تذکرہ کرتا بھی ہے تو اُس (مخالف) كالفاظ مين نبيس، بلكة خودايين الفاظ ميس كرتاب، اورايما كرتے ہوئے، يهلي توايين حريف كى ایک کمزوری پوزیشن بنا ڈالتا ہے، اور پھراس پر بہادروں کی شان سے حملہ آور ہو جاتا ہے۔ یہ حرکت ،اس امر کی عمّاز ہے، کہ اس کا مرتکب اینے اختلاف میں، نہ تو کسی مضبوط اور صحت مند موقف پر قائم ہے اور نہ ہی وہ نیک نتیت ہے، مزید برآ ل، اس کے اختلاف کالب ولہجہ بھی ، اِس امرِ واقعی کومبر بن کرڈالتا ہے کہ نیک عتی ہے جھن افہام وتفہیم کی خاطر، وہ، اظہارِ خیال نہیں کر رہا، بلکہ ول کا بخار تکالنے کے لیے، پچھ مسائل کو، بحث کے لیے ایک بہانہ بنارہا ہے، دوران بحث، اس كا ايك الفظ ، نصرف يدكم قل بدت البغضاء من افواههم كا زنده ثبوت ہ، بلکہ ﴿ مَا تُخْفِى صُدُورُهُمُ إِكْبَرُ ﴾ كالفاظكا بھى محسم مصداق بن رہاہے۔ بیصورت حال، اگرایک طرف، اس کے کر دار کی پستی ، اورا خلاق کی گراوٹ کی آئینہ دار

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

ہے، تو دوسری طرف، اس کے عدل وانصاف اور دیانت وامانت کے افلاس ہی نہیں، بلکہ اس کے

حر مان وفقدان پر بھی دال ہے، نیز ایساشخص ،اس بات کامطلق احساس نہیں رکھتا کہ اسے اپنے

#### باسوسو

ایک ایک لفظ اور حرکت ہی کے بارے میں نہیں ، بلکہ اپنی نیت اور ارادے تک کے متعلق ، اپنے رب کے سامنے جواب وہ ہونا ہے، اس کے نزدیک اول و آخر محض دنیا ہی دنیا ہے جھے اگر وہ وصو کہ وفریب کے ساتھ ، اپنا ہم نوابنا لے ، تو وہ سمجھتا ہے کہ وہ فلاح یاب وکا مران ہے۔

قیام پاکستان کے بعد، ''دمفکر قرآن' جناب چوہدری غلام احمد پرویز صاحب، نے 'ہمبر ۱۹۲۸ء سے ، (علماء کرام کے خلاف بالعوم ، اور ) سید ابوالاعلی مودودیؒ کے خلاف بالخصوص ، جس گفتیا اور گھنا و نے پراپیگنڈ کے کا آغاز کیا ، اور جوابا مولا نا مودودیؒ نے ، جس سکون و سکوت کے ساتھ ، صبر جمیل کا مظاہرہ کیا ، وہ سجیدہ اور باوقار طبقے کے سامنے ، دونوں کی اخلاقی حالت کو کھول کر رکھ و بتا ہے ، اور جس کے پاس ، ول کی بصیرت اور دبیدوں کی بصارت کا شمہ بھر بھی موجود ہے ، وہ جان لیتا ہے کہ کس کا تعلق اولیاءِ شیطان سے ہے ، اور کون عباد الرحمان میں سے ہے ، کون پرویز کی جان لیتا ہے کہ کس کا تعلق اولیاءِ شیطان سے ہے ، اور کون عباد الرحمان میں سے ہے ، کون پرویز کی حمد و کینداور بغض وعناد میں اندھا ہور ہا ہے اور کون اِذا مَرُّ وا بِاللَّغُو مَرُّ وا بِاللَّغُو مَرُّ وا بِحَلَّ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّعُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّعُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّعُ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَالَ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّهُ وَ مَرُّ وا بِحَلَ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ وَ مَنْ وَ اسْتَقَامَت بِنَ کُر این وَ اللَّمُ اللَّا مِحَلَ اللَّعُ اللَّمِ اللَّعُ عَلَ اللَّهُ وَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّعَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّهُ اللَّعِ اللَّعِ اللَّمُ اللَّعَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّعَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعِ اللَّعَ اللَّمُ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعِ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعَ اللَّعِ اللَّعَ ا

اگر چہ گزشتہ ابواب میں ، ' مفکر قرآن' صاحب کے اکا ذیب و اباطیل ، تضادات و تناقضات ، الزامات و انتہمات ، خیانات و بہتانات اور وھوکہ بازیوں اور فریب کاریوں کا تفصیلی ذکر کیا جا چکا ہے ، کیکن اس باب میں چندا کیے ایسی مثالیں پیش کی جارہی ہیں ، جواس حقیقت کی مظہر ہیں کہ دل وادگانِ ظلمت ، حقائق کی رشنی کا سامنا کرنے کی ہمت نہیں رکھتے ۔ تاریکیوں میں پلنے والے یہی چا ہتے ہیں کہ ظلمت کے دبیز پروے ، اُن پر بدستور قائم رہیں ، اور ان کے ظلمت کدوں میں رشنی کی کرن کا گزرنہ ہونے پائے ، لیکن شب کی تاریکیوں میں پرورش پانے والی جیگا دڑیں ، خواہ کتنا ہی زور لگا ئیں ، طلوع آ قاب کے بعد ، روشنی کوروک نہیں سکتیں ۔ ' دمفکر چگا دڑیں ، خواہ کتنا ہی زور لگا ئیں ، طلوع آ قاب کے بعد ، روشنی کوروک نہیں سکتیں ۔ ' دمفکر

قرآن' (اورطلوع اسلام کی بھی) کی ہمیشہ یہی روش رہی کہ اُن کا تاریک موقف، ہمیشہ یک طرفہ ہی، ان کے قارئین تک پنچتارہے، اوران کے فکری مخالفین کے روشن موقف کی کوئی کرن بھی، اُن تک چنچنے نہ یائے۔ چندمثالیں ملاحظ فرمائے۔

پہلی مثال کوقد رہے تفصیل ہے پیش کیا جارہا ہے، اس میں اگر ایک طرف، یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ چشم نظاش کس طرح تاریکیوں کے دینز پردے پھیلائے رکھنے پرمصرہ تی ہے، اور اپنے ہم جنسوں تک روشی کوئیس چنننے دینا چاہتی، تو دوسری طرف، منکرین حدیث کے مسموم پرا پیگنڈے کی مختلف چالیں بھی نمایاں ہوجاتی ہیں کہوہ کس طرح ''کروخود، مگر الزام دوسروں پ' کے مکا پداختیار کرتے ہیں، اور اپنے خالفین کی عبارات کوتو ڈمرو کر پیش کرنے میں کس قدر فنکار واقع ہوئے ہیں، اور کس طرح ''الٹا چور، کوتو ال کوڈ اننے'' کا مصداتی بنتے ہوئے دیدہ دلیری اور تہور کا مظاہرہ کرتے ہیں، اور کسی طرح ، ایک مصنف کو، خوداس کی اپنی عبارتوں میں کتر بیونت کے ذریعے، دھوکہ دینے میں مہارت فن کا شہوت دیتے ہیں۔

يبلى مثال.....ا نكارِ حديث اور مخالفتِ سنت كى طوفانى يلغار:

طلوع اسلام ہفتہ وار ہو، یا ماہانہ- پرویز صاحب کے دروئِ قر آن ہوں یا کنونشن کے خطابات-ان سب میں، جن امورکوسب سے بڑھ کرا ہمیت دی جاتی ہے، اور جن پرلسان وقلم اور دل وماغ کی ساری قوتیں اور قابلیتیں صرف کی جاتی ہیں، وہ مندرجہ ذیل جارامور ہیں:

- (۱) علماءامت كے خلاف نفرت كى مهم كوجر بورانداز ميں جارى ركھنا۔
- (۲) مولا نامود ودی اور جماعت اسلامی کےخلاف، خاص طور پر، بلغاری مہم کو برقر ارر کھنا۔
  - (m) انکارسنت کے لیےار تیابی مہم اور تشکیکی تحریک کو پوری قوت سے جلائے رکھنا۔
    - (٧) ارباب اقتدار سے استمناعی تعلقات قائم رکھنا ، اور پھرانبیں چھیائے رکھنا۔

طلوع اسلام کی پالیس کے بیر چار مستقل اجزا ہیں، اس کی تحریک کی ساری سرگرمیاں، انہی چار پہلوؤں پر محیط ہیں لیکن اس وفت، موضوع کی مناسبت سے، صرف اُس پہلو کو زیر بحث رکھا گیا ہے، جوانکا رحدیث اور مخالفت ِسنت کی طوفانی بلغار سے تعلق رکھتا ہے، چنانچہ ہم طلوع

اسلام کے دورِ پاکستان کی فائل میں، بیدد کیھتے ہیں کہ حدیث کی مخالفت اور سنت کی عداوت میں، وہ، سارے حربے آزمائے گئے، جو سیکولر حکومتوں کی مفاد پرست صحافت میں اختیار کیے جاتے ہیں، مثلاً:

(۱) سننی خیز سُر خیاں جما کر، حدیث وسنت کے بارے میں شکوک وشبہات پیدا کرنے والے سوالات کو بڑے تحدی آمیز اعلانات کے ساتھ شائع کیا گیا، صرف ایک مثال ملاحظ فرمائے:

### کوئی ہے جواس سوال کا جواب دے؟ •

(۲) سنت کی حقیقت اور اسکے ختلف پہلوؤں کے بارے میں علماء کے باہمی اختلافات کو، بڑے کور ارداعادہ کے ساتھ پیش کرنے کی پالیسی اختیار کی گئی تا کہ بیتا اثر اچھالا جائے کہ سنت، علماء کے درمیان لفظامتفق علیہ ہوتو ہو، ورنہ معنا اور منہوماً قطعاً متفق علیہ نہیں ہے اور جب متفق علیہ نہیں ہے تو آئین پاکتان کی بنیاد کیسے بن سکتی ہے؟ اور بیروش اپناتے ہوئے، پرویز صاحب (اور طلوع اسلام) خود بیات بھول جاتے ہیں کہ خود قرآن مجید کا بھی یہی حال ہے، اہل قرآن کے مختلف دھڑوں میں، متن قرآن پراتفاق واجماع کے باوجود، اس کے معنی ومنہوم میں شدید اختلافات، آج تک موجود ہیں، الیی صورت میں تو پھر قرآن کی اساس قرار نہیں پاسکتا، لیکن پراپیگنڈہ صرف حدیث نبوی اور سنت بھی دستور پاکتان کی اساس قرار نہیں پاسکتا، لیکن پراپیگنڈہ صرف حدیث نبوی اور سنت رسول ہی کے خلاف دائماً جاری رکھا گیا۔

(۳) سنت کے بارے میں منکرین حدیث نے اپنے نقط منظر سے،اسکا مقام اور حیثیت متعین کرتے ہوئے ،ایک مضمون''سنت رسول اللہ'' کے زیرعنوان ،ادارتی صفحہ پر ثبت کیا اور پھراسکے بعد ، برے مسکین الطبع بنتے ہوئے ،طالب علمانہ انداز میں بیکہا گیا:

'' یہ ہے ہمارے نزد یک ،اتباع سنت کی سیح پوزیش جس کی طرف ہم شروع سے دعوت ویتے چلے آ رہے ہیں، ہم ملک کے اربابِ فکر ونظر سے باادب درخواست

طلوع اسلام، جون ۱۹۵۱ء، صفحه ۴ اگست متبر ۱۹۵۲ء، صفحه ۱۳۳

#### وسرس

کریں گے کہ وہ ان معروضات پردل کے سکون اور فکر کی گہرائی سے غور کریں ، اور پھر سوچیں کہ جس نتیج پر ہم پہنچ ہیں وہ صحیح ہے یا غلط ، ہم محسوں کرتے ہیں کہ ارباب فکر ونظر سے بید درخواست کرنا کہ وہ اس پرسکوت وسکون سے غور فرمائیں ، عام حالات میں خود فکر ونظر کی تو ہین ہے ، لیکن اس کی ضرورت اس لیے ہے کہ بشمتی سے ہمار سے ہاں فضا ایسی پیدا کر دی گئی ہے کہ کسی معاملہ پر (بالحضوص جو بدشمتی سے ہمار سے بالی فضا ایسی ہیدا کر دی گئی ہے کہ کسی معاملہ پر (بالحضوص جو نہیں ہوکر سکوت وسکون سے غور کرنا بہت مشکل ہوگیا ہے ، اور ا نباع سنت کا سوال ا تنا اہم ہے کہ اس کا صحیح حل پیش کے بغیر ، ملت کی حیات اجتماعیہ کا کوئی نقشہ صحیح نہیں بیٹھے گا۔ " ف

اب بڑی سیدھی می بات ہے کہ اگر کوئی مخص بہ جاننا چاہتا ہے کہ سنت کے بارے میں ،
اس کا اختیار کر وہ موقف درست ہے یا نہیں (اور لوگوں کے ذہنوں میں شکوک وشبہات ڈالنا، نہ تواس کا مقصود ہے اور نہ ہی عادت ہے) تو وہ کسی محدث یا عالم حدیث سے ل کر، یا اس سے نجی خط و کتابت کے ذریعہ، اپنے موقف کے سیح یا غلط ہونے کاعلم پاسکتا ہے، کیکن آخر بہ کیا طریقہ ہے کہ سلف ہے کیسلف سے کیکر طاف تک ، سنت کے بارے میں ، علماء کے کامل اتفاق پر مبنی نظر بہ کے خلاف، ایک نیا اختر اعی اور وضعی عقیدہ بنالیا جائے اور پھراسے عامة الناس میں شکوک وشبہات پیدا کرنے کی غرض ہے، تکرار واصرار کے ساتھ ، مسلسل اور متواتر شائع کیا جائے ، اور ساتھ ہی بوے معصو ماندا نداز میں '' بااوب گزارش' کی جائے کہ '' ہماری غلطی یا صحت کو واضح کیا جائے ۔ اور ساتھ ہی تا کہ ہم شکر گزار ہوں ۔''

اس كے ساتھ ہى، طلوع اسلام نے يہ بھى لكھا ہے:

''جوحضرات یا جماعتیں، طلوع اسلام کومنکر حدیث پکارکر، ایک بہت بڑے فتنے کا موجب قراردیتی چلی آ رہی ہیں، ان ہے بھی ہماری باادب گزارش ہے کہ وہ ازراہ کرم صرف اتنا بتا دیں کہ جو پچھاو پر لکھا گیا ہے، اس میں کوئی غلطی ہے؟ اگر غلطی

<sup>🐞</sup> طلوع اسلام، ١٠ رايريل ١٩٥٥ء صفيهم

#### بإبهاسو

مروز كركهي كئي بين، تيج اورجموك خودسائة جائے گا. "•

مولا نا مودودیؓ کے اقتباسات کوصحت وصدافت اور دیانت وعدالت کے ساتھ پیش کرنے میں،اس اعتماد اور وثوق کو ملاحظہ فرمائیے،جس کا اعلان پیے کہہ کر کیا گیا کہ۔''آپ خود مودودی صاحب کی کتابوں کو نکال کراپنااطمینان کر لیجئے کہ بیا قتباسات ، سیاق وسباق کے مطابق ہیں یا توڑ مروڑ کر لکھے گئے ہیں'' - حالانکہ انہی اقتباسات میں سے اور کچھ دیگر اقتباسات میں ہے، جب سنت کی آئینی حیثیت پر قلمی مناظرہ کے دوران، ڈاکٹر عبدالودود صاحب نے چندعبارتیں پیش کیس تو مولا نامودودیؓ نے ان حضرات کی صداقت و دیانت اور عدل وانصاف کا بھانڈ اعین چوراہے میں پھوڑ دیا تھا (اس کاتفصیلی ذکر آ گے آ رہاہے )لیکن اں مقام پر،صرف بیامر پیش نظرر کھیے کہ منکرینِ حدیث کی محرفانہ ذہنیت کے پیش نظر ، اور مسائل کی بحث وتمحیص میں مازاریت پراتر آنے کی بنا پر ، نیزاس وجہ ہے بھی کہ بیلوگ ،افہام و تفہیم کی بجائے محض عقل کشتی اور ذہنی دنگل لڑنے کی خاطر ، اِن مسائل کو کھڑ ا کرتے ہیں تا کہ عامة الناس كے قلوب واذ ہان كے اطمينان اورسكونِ خاطر كوژ وليد ، فكرى اوريريثال خيالي ميں تبدیل کیا جاسکے،اورلوگ اگر جمیتِ سنت کاا نکار نہجی کریں تو کم از کم ان کے دلوں اور د ماغوں میں شکوک وشبہات کے کا نے ضرور ڈالے جاسکیں ،اس لیے مولانا مودودیؓ نے بیمناسب نہ جانا كه خود كو يرويز صاحب كا ( اور ترجمان القرآن كوطلوع اسلام كا) حريف بنا دالا جائے ، ویسے بھی مولا نامود ودیؓ کا مزاج یہ تھا کہ جہاں کسی نے تہذیب وشائشگی کے ساتھ ، سجھنے سمجھانے کے لیے، استفسارات کیے تو انہوں نے نہایت خندہ پیشانی ہے ، وقار ومتانت اور سنجیدگی کے ساتھ مدلل اور مسکت جوابات دیتے انیکن جہاں انہوں نے محسوں کیا کہ سوالات میں نیک نیتی کی بجائے جھکڑالو پن کامحرک کارفر ماہے ، وہاں وہ جواب دینے کی بجائے سکوت اختیار فرمایا کرتے تھے،جیسا کہا یک مقام پروہ خود فرماتے ہیں۔

مبرے پاس بیجانے کا کوئی ذریعینیں ہے کہ میری اور جماعت اسلامی کی اس قدر

طلوع اسلام، ۱۲ راپریل ۱۹۵۵ء صفی ۱۱

## طلوع اسلام كي ارتيابي يلغارا وتشكيكي مهم مين تيزي:

بہرحال، مولا نامودودیؓ گتریوں میں سے منح وتحریف اور کتر بیونت کے ذریعہ، سیاق و سباق سے اکھاڑی ہوئی عبارتوں پر مشمل مضمون بعنوان '' قرآن وحدیث کی صحیح پوزیش'' کی اشاعت (درطلوع اسلام ۲ ماپر بل ۱۹۵۵ء) کے بعد، مولا نامودودیؓ نے اسے نظر انداز کردیا اور اس کا کوئی نوٹس نہ لیا اور نہ ہی بیہ تایا کہ ان اقتباسات میں کہاں کہاں اور سس سنداز میں کر شمہ سازی گئی ہے، لیکن طلوع اسلام، جس کا مقصدہی ملا ازم کے لیبل میں، علماء کرام کی مخالفت کرنا ہے، اپنی شکیکی مہم اور ارتیا بی تحریک و آگے بڑھا تا رہا، اس اعلان کے ساتھ کہ سند'' بتا واجم نے کہاں مودودی صاحب کے اقتباسات میں سنح وتحریف کی ہے، اگر نہیں تو ہماری غلطی واضح کرو، کہاں مودودی صاحب کے اقتباسات میں سنح وتحریف کی ہے، اگر نہیں تو ہماری غلطی واضح کرو، ورنہ خود اپنا مسلک تم تفصیل سے بیان کرو۔'' سنداس مضمون کی اشاعت کے بعد طلوع اسلام نے ، حدیث وسنت کے متعلق، اپنی تشکیلی مہم اور ارتیا بی تحریک کو اور تیز کردیا، اور پوری تحدیل کی ساتھ اپنے قار مین کے سامنے میں پیشین گوئی بھی کرڈ الی:

"میحضرات بمی متعین طور پرینہیں بتا کیں گے (ندمودووی صاحب اور ندان کے متعین) کدان کے نزدیک حدیث وسنت کی پوزیش کیا ہے، ان کی شکنیک میہ کہ کہاں گئانیک میہ کہ کہاں گئانیک میں ایک جگہ بات واضح اور متعین طور پرند کہی جائے، ہر بات مہم رکھیے اور ہرجگہ متفاد بات کہیے تا کہ مداری کی بٹاری سے جس وقت، جی چاہے، حسب منشابات

مرسائل ومسائل ،جلد دوم بصفحة ٢٥٣ تا ٢٥٣

اسلام، اپنی غلطی کا کھلے بندوں اعتراف کرلے گا، اوران سے اور مودودی صاحب ہے اپنے قصور کی معانی ما تگ لے گا۔

اوروہ اگرابیانہ کرسکیں (اوروہ ہرگز ابیانہیں کرسکیں گے) توہم ان سے دریافت کرنا چاہیں گئے کہ وہ سادہ لوح مسلمانوں کو آخر کب تک دھو کہ دیتے چلے جا کیں گے۔'' • •

ا ہے کہتے ہیں،الٹا چورکوتوال کوڈا نئے، اپنے قارئین کوتار کی میں رکھنے کے لیے طلوع اسلام،اپنے عالم خیال کے گمانوں کو' حقائق'' کالباسِ زُور پہنا کر پیش کرتا ہے،لیکن اس کاروائی کا الزام،اپنے مخالفین پر عائد کرتے ہوئے ،الٹا اُن سے بیاستنسار کرتا ہے کہ'' وہ سادہ لوح مسلمانوں کوآخرکب تک دھوکہ دیتے چلے جائیں گے۔''

اسی اشاعت میں ایک اور مقام پر ، میری لکھا گیا ہے:

''ان کے پاس طلوع اسلام کے پیش کردہ حقائق کا کوئی جواب نہ تھا،اس کیے انہوں نے سوچ کہ ملک میں بھگدڑ مچاوہ،اس کے لیے انہوں نے شور مچایا کہ اسلام خطرے میں ہے،سنت رسول اللہ (معاذ اللہ معاذ اللہ) مثائی جارہی ہے، ذات رسالت مآ بکی (خاکم بدبن) تو بین ہورہی ہے،اور بیسب کچھ کس طرف ہے ہورہاہے؟ طلوع اسلام کی طرف ہے۔'

اس کے بعد حدیث دسنت کے بارے میں بیٹین سوالات ،اس زعم کے ساتھ پیش کیے گئے کہان کا جواب کہیں ہے ممکن ہی نہیں ہے۔

(الف):....قرآن وحدیث دونوں اگردین حیثیت کے حامل ہیں تو کیا وجہ ہے کہ قرآن کو کھوایا گیا اور حدیث کو کھوایا نہیں گیا؟

(ب):....اگرارشاداتِ نبویہ، دی خداوندی تھے، تو خلفاءِ راشدین (بالحضوص حضرت عمرٌ) نے انہیں کیوں بدل و یا تھا؟

طلوع اسلام، سرايريل ١٩٥٥ء صفيه
 طلوع اسلام، سرايريل ١٩٥٥ء صفيه

(ج):..... وہ صحیح حدیث ، جو واجب الا تباع ہے ، اس کا ماخذ کیا ہے؟ اسے کہاں سے لیا بر سراری

1624

ان سوالات کو پیش کرنے کے بعد، ریکھا گیاہے:

"اس سوال کوطلوع اسلام نے اپنی ۲ راپریل ۱۹۵۵ء کی اشاعت میں (لمعات میں) پیش کیا تھا اور اس سلسلہ میں اپنے خیالات کا بھی اظہار کیا تھا، اسکے بعد، ہم نے امت کے تمام ارباب فکرونظر سے درخواست کی تھی کہ وہ اس سوال پرغور کرکے ہمیں بتائیں کہ جو خیال ہم نے پیش کیا ہے، اس میں کوئی غلطی ہے؟ اور اگر ہے تو وہ

اس کا جواب بھی اس وقت تک کہیں ہے موصول نہیں ہوا (حالانکہ جماعت اسلامی کے ارباب حل وعقد کو، اس بارے میں، ذاتی خطوط بھی لکھے گئے تھے۔) \*\* •

اور ذرا آ کے چل کر، بیالفاظ بھی موجود ہیں:

" بمیں امید ہے کہ وہ ہم ہے منق ہوں گے کہ اس قسم کے سوالات اٹھانا اور دین اور علمی طریق سے ان کاحل طلب کرنا، یاحل سوچنا، کوئی ایبا جرم نہیں جس کی پا داش میں کسی کو ہدف سب وشتم بنایا جائے، جماعت اسلامی والے بیسب بچھ اپنی مصلحوں کے حت کررہے ہیں۔ "

یہ بھی اُسی شیکنیک کا ایک دوسرا پینتراہے کہ ازخود کچھ سوالات ، اس غرض کے لیے تصنیف کیے جائیں کہ لوگوں کے قلوب واذبان میں شکوک وشبہات کے کا نئے ڈالے جائیں اور پھر یہ کہا جائے کہ ان سوالات کاحل یا جواب سوچنا ، کوئی ایسا جرم نہیں ہے جس کی پاداش میں کسی کو ہدف سب وشتم بنایا جائے ، اور پھر یہ الزام تر اشا جائے ، کہ جماعت اسلامی والے ، طلوع اسلام کو واقعی گالیاں دے رہے ہیں اور ان کا ایسا کرنا ، ان کی مصلحوں کا تقاضا ہے ، حالا مکہ تر جمان القرآن کی فائل گواہ ہے کہ نہ تو اس میں اس وقت تک ان سوالات سے تعرض کیا گیا ہے اور نہ اسے جرم قرار

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوتا

اسلا

اسل

The

ۇسما دد

ىيە رىثمر

تور

بعد

اكر

منا

محظ

25

<sup>🗗 🗗</sup> طلوع اسلام ، ۳۰ را پریل ۱۹۵۵ء ، صفحه ۱۰ اور صفحه ۱۵

### اس كالسل من اللي عبارت بيد:

دولیکن مخالفت کا بیانداز تو کسی شریف معاشرہ میں بھی درخور تحسین نہیں سمجھا جائے گا

کہ اپنے مخالف کے خلاف، غلط الزامات لگائے جائیں، بہتان تراشے جائیں اور

بہنیادا تہامات سے اسے بدنام کیا جائے ، ہمیں افسوس ہے کہ آپ کی جماعت

نظلوع اسلام کی مخالفت میں بڑی شدت سے بیروش اختیار کرد تھی ہے۔ "

چور کی اس دیدہ دلیری کے کیا کہنے کہ وہ الٹا کوتوال کو ڈانٹ رہاہے ، طلوع اسلام نے جوروش خودا پنار تھی ہے اسکاالزام، وہ پلٹ کر دوسروں پر عائد کرتا ہے ، کیوں؟ صرف اس لیے کہ دوسروں پر ہتان تر اش کا الزام ما کہ کر دوسروں پر عائد کرتا ہے کہ جودوسروں پر اس گھنا ونی حرکت کا الزام لگا تا ہے ، کم از کم خوداس کا وامن تو ایس حرکت سے یاک ہی ہوگا ، اس طرح دوسروں کے خلاف جارحان تنقیص کا پیمل ،خودا سکے اپنے عیوب پر پر دہ ڈالے کا کام دیتا ہے۔

بہر حال ،''طالبینِ اصلاحِ خویش'' کا بیہ مطالبہ کہ اُن کی غلطی واضح کی جائے ، پھر ایک مرتبہ،ان الفاظ میں دہرایا جاتا ہے:

" طلوع اسلام نے حقیقت کو واشگاف کرنے کے لیے (۱) ایک مقالہ لکھا جس میں سنت رسول اللہ کے متعلق اپنے مسلک کی وضاحت کی اور (۲) آپ (مودودی صاحب) کی تحریوں پر شمتل ایک مضمون مرتب کیا جس میں بتایا گیا کہ حدیث اور سنت کے متعلق آپ بھی دہی کچھ کہتے ہیں جوطلوع اسلام کہتا ہے اور انہیں طلوع اسلام کی اپر یل ۱۹۵۵ء کی اشاعت میں شائع کر کے جماعت اسلامی کے ذمہ دار حضرات سے بالخضوص درخواست کی گئی کہ وہ ہمیں بتا کیں کہ ہماری غلطی کہاں ہے تاکہ ہما پنی اصلاح کر سکے متعلق ہم نے محترم امین احسن اصلاحی اور قیم صدیقی صاحب کی خدمت میں نجی خطوط بھی لکھے اور پھر طلوع اسلام میں کئی مرتبہ یا دو ہانی بھی کرائی ،لیکن ان حضرات (یا جماعت اسلامی میں سے کسی دوسرے یاد دہانی بھی کرائی ،لیکن ان حضرات (یا جماعت اسلامی میں سے کسی دوسرے یا دو ہونی بھی کرائی ،لیکن ان حضرات (یا جماعت اسلامی میں سے کسی دوسرے یا دو ہونی بھی کرائی ،لیکن ان حضرات (یا جماعت اسلامی میں سے کسی دوسرے

طلوع اسلام ۱۹۲۰مئی ۱۹۵۵ء مسفحه ۵

صاحب) کی طرف سے اس کے متعلق ہمیں کوئی جواب موصول نہیں ہوا، گر ہمارے خلاف سب وشتم کا سلسلہ ہے کہ بدستور جاری ہے بلکہ تیز تر ہوتا جارہا ہے۔' اسلام ہے جو بھی طلوع اسلام نے ترجمان القرآن سے مولانا مودووی یا جماعت اسلامی کے سی ذمہ داریا غیر ذمہ دار شخص کا کوئی ایسا اقتباس پیش کیا ہوجس سے بیٹابت ہو کہ'' طلوع اسلام کے خلاف سب وشتم کا سلسلہ ہے کہ بدستور جاری ہے بلکہ تیز تر ہوتا جارہا ہے''، جبکہ امرواقعہ بیہ ہے کہ طلوع اسلام کے خلاف، شدید خالف اور بہتان تر اشی کا بیفرضی پرا پیگنڈہ، خود اس کی اپنی ہی جالوں میں سے ایک چال ہے، جسکے پس پردہ اس کی اپنی ہی مصلحتیں کا رفر ماہیں۔ اس کی اپنی ہی مصلحتیں کا رفر ماہیں۔ اور پھر آخر میں مولانا مودودی سے ایک مطالبہ بیا کہہ کر پیش کیا گیا:

"سنت رسول کے متعلق، ہم نے اپنا جو مسلک بیان کیا ہے، وہ آپ کے نزدیک درست ہے بیانہیں؟ اگر درست نہیں تو اس میں کیا غلطی ہے؟ اسکے ساتھ ہی ہم ہے بھی گزارش کریں گے کہ آپ اپنے کسی ایسے مضمون کی نشاندی کردیں جس میں ایک ہی جگہ، حدیث اورسنت کے متعلق، آپ کا مسلک واضح اور کمل طور پر بیان ہوا ہو، اگر کوئی ایسامضمون نہ ہوتو ہم درخواست کریں گے کہ آپ اس قتم کا کوئی جامع مضمون اب تحریر فرما دیں تا کہ لوگوں کو معلوم ہوجائے کہ اس باب میں آپ کی بوزیشن کیا ہے، اس کی ضرورت اس لیے بھی ہے کہ اس موضوع پر آپئی تحریروں میں اس قدر متفاد با تیں ملتی ہیں کہ آپ کی جماعت ہر موقع پر ، ایک نئی بات ، آپ کی طرف سے پیش کردیت ہے۔ "

یہ پراپیگنڈے کی ٹیکنیک، جوطلوع اسلام نے پاکستان بننے کے بعد،سنت کو مشکوک و مشتبہ بلکہ بے وزن و بے وقعت تضمرانے کے لیے، ایک مہم کی صورت میں اپنائے رکھی اور تقریباً تیرہ چودہ سال تک بغیر دم لیے اسے جاری رکھا اور ساتھ ہی ''الٹا چور کوتوال کو ڈانٹے'' کے مصداق، اپنے مخالفین پر، پرویز صاحب، یالزام بھی لگاتے رہے کہ وہ طلوع اسلام کے خلاف،

طلوع اسلام بهمارتی ۱۹۵۵ء صفحه
 طلوع اسلام بهمارتی ۱۹۵۵ء صفحه

#### MAY

جھوٹا پراپیگنڈہ کرکے، اسے بدنام کرتے ہیں ....لکن ..... پھر بالآخروہ وفت آبی گیا جب مولانا مودودیؒ کو، مکرینِ حدیث کے غبارہ استدلال سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ساری ہوا نکال دینایٹری۔

## منكرين حديث كي ايك مكروه سازش:

کہتے ہیں کہ جب گیرٹر کی موت آتی ہے تو وہ شہر کی طرف بھا گتا ہے، منکر بن حدیث کے معاملہ میں بھی بہی ہوا، اُن کی شامتِ اعمال نے انہیں دھکادیا توانہوں نے بظاہر علمی تحقیق کالبادہ اوڑھ کر، سنت کے بارے میں چندسوالات پر شمنل ایک سوالنامہ تیار کیا، اورا ہے مولا نامودودی ، مولا ناداؤد خرنوی اور مفتی سیاح الدین صاحب اور بعض دیگر علاء کواس امید پرارسال کیا کہ ان علاء کی طرف سے جب جوابات (خواہ کتنے ہی خفیف اختلا فات کے ساتھ ہوں) آئیں گو انہیں بنیاد بناکر بیرپا پیگنڈہ کیا جاستے گاکہ جس سنت پر بیعلا لفظ منفق ہیں، اُسکی حقیقت کے تعین انہیں بنیاد بناکر بیرپا پیگنڈہ کیا جاسکے گاکہ جس سنت پر بیعلا لفظ منفق ہیں، اُسکی حقیقت کے تعین میں مختلف الرائے ہیں، کیکن جملے علاء نے حسب معمول ژاژ خائی پڑئی ان سوالات کوکوئی اہمیت نہ میں محتلف الرائے ہیں، کیکن مودودی نے ، جنکا پیانہ صبر شاید لبریز ہو چکا تھا، اِن سوالات کا سامنا کیا اور دی اُسٹر اضات اور جوابات پر طول پکڑتی ہوئی بیمراسلت، ایک قلمی مناظرے کا روپ دھارگئی، اس کاروائی کے دو پہلو ہوے د کھیسے ہیں۔

اولاً:..... بیکہ جناب چو ہدری غلام احمد پرویز صاحب، جومسلک انکار حدیث کے علم بردار اور مبلغ نتے اور اپنے رسالہ طلوع اسلام میں ،سنت کومشتبہ اور مشکوک قرار دینے کے لیے ،سالہا سال سے مہم چلار ہے تتے ،خود سامنے نہیں آئے ، بلکہ اپنی فکر سے وابستہ ایک اور شخص مسمی ڈاکٹر عبدالودود صاحب کو،اس مراسلت میں ،مولا نا مودودیؓ کے مقابل ،بطور فریق پیش کیا۔

ٹانیاً :..... بیر کہ، ڈاکٹر عبدالودودصاحب نے سنت کے بارے میں چار بنیادی سوالات پیش کرنے کے ساتھ ہی ریکھا کہ:

"چنکہ آئین کے سلسلہ میں ، عام لوگوں کے ذہن میں ایک پریشانی سی پائی جاتی ہے ، اس لیے اگر عوام کی آگاہی کے لیے آپ کے موصولہ جواب کوشائع کر دیا

#### Mar

جائے تو جھے امید ہے کہ آپ کواس پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا۔" • اس کے جواب میں مولانا مودودیؓ نے نہایت اختصار سے بیفر مایا تھا:

"آپ نے جوسوالات کے ہیں وہ آئی بہلی مرتبہ آپ نے بیش نہیں کے،اس سے پہلے بہی سوالات، دوسرے گوشوں سے آچکے ہیں اوران کا جواب بھی واضح طور پر ہیں دے چکا ہوں، ایک ہی طرح کے سوالات کا مختلف گوشوں سے بار بار دہرایا جانا اور پہلے کے دیے ہوئے جوابات کو ہمیشہ نظر انداز کرنا کوئی شخ بات نہیں ہے، اگر بالفرض آپ کے علم میں میرے وہ جوابات نہیں ہیں جو میں اب سے بہت پہلے بالفرض آپ کے علم میں میرے وہ جوابات نہیں ہیں جو میں اب سے بہت پہلے دے چکا ہوں تو میں اب آپ کوان کا حوالہ دیے دیتا ہوں۔ (ملاحظہ ہو: ترجمان القرآن جوری ۱۹۵۸ء صفحہ ۲۰۱ تا صفحہ ۱۲۰ تا صفحہ ۱۲۰ تا صفحہ ۱۲۰ تا صفحہ ۱۲۰ تا صفحہ ۱۵۰ آپ آپ آپ بیس پڑھ کر جھے تفصیل کے ساتھ بنا کمیں کہ آپ کے سوالات میں سے کس سوال کا جواب، ان میں نہیں ہے اور جن سوالات کا جواب موجود ہے، اس پر آپ کو کیا اعتراض ہے؟

اگر آپ اپنے اس عنایت نامے کے ساتھ میرے اس جواب کوشائع کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں تو براہ کرم میرے فہ کورہ بالا دونوں مضامین بھی بجنبہ شائع فرمادیں کیونکہ دراصل وہ میری طرف سے آپ کے ان سوالات کا جواب ہیں ،اس لیے آپ یہ نہیں کہہ سکتے کہ میں نے آپ کو جواب دینے سے پہلو تھی کی ہے۔''ٹ ڈاکٹر عبدالود ود صاحب کے دوسرے خط کے جواب میں ، آخر میں مولانا مودود کی نے یہ

فرمايا تقا:

"آخری بات مجھے بیوش کرنی ہے کہ اپنے پہلے عنایت نامے کو، آپ نے اس فقرے پرختم فرمایا تھا: ..... 'چونکہ آئین کے سلسلہ میں عام لوگوں کے ذہن میں ایک پریشانی می پائی جاتی ہے ، اس لیے اگرعوام کی آگاہی کے لیے آپ کے

<sup>•</sup> سنت کي آ کني ديثيت مولي ۲۲ 🔹 سنت کي آ کني ديثيت مولي ۲۷

موصولہ جواب کو شائع کر دیا جائے تو جھے امید ہے کہ آپ کواس پر کوئی اعتراض مہیں ہوگا۔'' سسمیں اس کے متعلق یہ کہنا چا ہتا ہوں کہ اعتراض ہونا تو در کنار، میری دلی خواہش یہ ہے کہ آپ اس مراسلت کو جوں کا توں شائع فرما دیں، میں خود اسے ''تر جمان القرآن' میں شائع کر رہا ہوں، آپ بھی اسکو'' طلوع اسلام'' کی کسی قربی اشاعت میں درج کرنے کا انتظام فرما کمیں تا کہ دونوں طرف کے عوام، اس سے آگاہ ہوکر پریشانی سے نجات پاسکیں۔'' ف

منكرين حديث كي وعده خلا في اور''اخلا في نامردي'':

اس مراسلت سے قبل ، منکرینِ حدیث طلوع اسلام کے ذریعہ ، جماعت اسلامی کے ذمہ داروں کو، حدیث وسنت کے متعلق ، مضامین وخطوط لکھ کر ، یہ کہا کرتے تھے کہ ہم آپ کے موقف کو بھی شائع کریں کے ، اور خود ڈاکٹر عبدالودود صاحب نے بھی ، آغازِ مراسلت ، ی میں ، مولا تا مودودیؓ کے جواب کوشائع کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تھا جس کی مولانا نے بخوشی اجازت دی تھی ، کیکن منکر بن حدیث کی اخلاقی جرائت کا فقدان آڑے آیا اوروہ اپناوعدہ پورانہ کرسکے ، یک طرفہ طور پر ڈاکٹر عبدالودود صاحب کے بعض خطوط تو طلوع اسلام میں شائع ہوتے رہے مگر مولانا مودودیؓ نے ان مودودیؓ کا کوئی جواب اورکوئی خطر بھی شائع نہ ہونے دیا گیا۔ جب تک مولانا مودودیؓ نے ان لوگوں کو جواب نہ دیا تھا، بیلوگ سریپ چڑ سے جارہے تھے، اورطلوع اسلام کے امراپریل 1908ء کے مقالوں کے بعدتو ہے جوئے شکایات کا طورار باندھ ڈالاگیا مثلاً:

سنت رسول الله ﷺ عَلَيْهِمْ كِي متعلق جميس، جارى غلطيوں سے متنب فرما كيں۔ ان ميں سے كسى بات كا جواب، اس وقت تك نه جميں براہ راست ملا ہے اور نه ہى جماعت اسلامی کے كسى جريدہ ميں جارى نظر سے گز راہے۔

اس کے بعد ہم محتر م مودودی صاحب سے بوچھنا چاہتے ہیں کدوہ براہ کرم بتادیں کہ کھل کرسامنے آنے اور دلائل و براہین سے بات کرنے کا اور کون ساطریقہ ہوتا ہے؟

<sup>🕩</sup> سنت کی آئینی جیثیت بصفی ۱۲

اور ہم ملک کے شجیدہ طقہ سے پوچھنا جا ہتے ہیں کہ اس باب میں (مودودی صاحب کے الفاظ میں) ''اخلاقی نامرد''کون ہے؟ •

ظاہرہے کہ 'اخلاقی نامر '' وہی لوگ ہیں جودونوں طرف کی مراسات شائع کرنے کا وعدہ کرنے کا بعد، یے گھٹیا طرز عمل اختیار کرتے ہیں کہ یک طرفہ طور پر ڈاکٹر عبدالودودوسا حب کے بعض خطوط کوتو طلوع اسلام میں شائع کر ڈالتے ہیں لیکن مولانا مودودیؓ کے جوابات کوشائع کر ڈالتے ہیں لیکن مولانا مودودیؓ کی اخلاقی مردائی کا بیعالم کرنے کی جرائت نہیں کر پاتے ، جبکہ دوسری طرف ، مولانا مودودیؓ کی اخلاقی مردائی کا بیعالم ہے کہ وہ دونوں طرف کی مراسلت کومن وعن ، ترجمان القرآن میں شائع کر دیتے ہیں تا کہ تصویر کے دونوں رُخ قارئین کے سامنے آ جا کیں۔ اس سے طلوع اسلام کی اخلاقی نامردی کے ساتھ ساتھ ، اُسکی صحافی دیانت وامانت کی قلعی بھی کھل جاتی ہے۔

''بصيرت پرويز''اورفراست ِمودوديُّ:

یہاں، اس بحث کے حوالے سے ایک اور بات بھی قابل غور ہے، طلوع اسلام، حدیث وسنت کے بارے میں شکوک وشبہات کا گردوغبارا ڑانے کے جہاد پر سلسل کمر بستہ رہا، تا کہ بحث کی آگ بجھنے نہ پائے، اور اپنے ہفتہ دار طلوع اسلام میں بھی اور ماہوارشاروں میں بھی متواتر اس آگ میں برسوں ایندھن ڈالٹار ہا، تا کہ اس الاؤکونہ صرف بیر بجھنے نہ دیا جائے بلکہ اسے دائماً بھڑکا نے رکھا جائے، اور ساتھ ہی اپی ''قرآنی بھیرت'' کا مظاہرہ، اس پیشین گوئی کے ذریعے کیا:

"آپ دیکھیں گے کہ بید حضرات بھی متعین طور پر بینہیں بتا کیں گے ( نہ مودودیؒ صاحب اور نہ ان کی کہ بید حضرات بھی متعین طور پر بینہیں بتا کی پوزیش کیا ہے۔ " صاحب اور نہ ان کے نزد کیے حدیث وسنت کی پوزیش کیا ہے۔ " کا کیکن ڈاکٹر عبدالود و دصاحب کی مراسلت کے جواب میں ، مولانا مودودیؒ نے غیر مبہم ، مولانا مودودیؒ نے خیر مبہم ، مولانا مودودیؒ نے خیر مبہم ، مولانا مودودیؒ نے خیر مبہم ، مولانا میں بیشین کوجموٹا ثابت کر ڈالا جسے وہ اپی " قرآنی بصیرت" کا آئینہ دار کہنے کے خوکر تھے ، لیکن کے حوکر تھے ، لیکن کوجموٹا ثابت کر ڈالا جسے وہ اپی " قرآنی بصیرت" کا آئینہ دار کہنے کے خوکر تھے ، لیکن

طلوع اسلام، ۱۲ ارار بل ۱۹۵۵ء مفحد ۱۸

۵ طلوع اسلام، ۱۸۸متی ۱۹۵۵ و صفحه ۲

#### MAY

دوسری طرف، مکرین حدیث کے بارے میں ،خودمولانا مودودیؒ نے اپی خدادادفراست کی بنا پر جو پیشگی خبر دی تھی ، وہ بالکل صحح ثابت ہوئی ، یہ پیشگی خبر ، درج زیل اقتباس میں موجود ہے جسے خود طلوع اسلام نے اپنے دامن میں محفوظ کر رکھا ہے:

"برکت علی محرون ہال میں ، حدیث کی اہمیت ، سنت اور حدیث کے فرق ، ان کے باہم تعلق اور فنت انکار حدیث پر ، اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہوئے ، مولا نا مووودی نے فرمایا کہ ہمائی مخالفت کرنے والے لوگ ایسے اخلاقی نامرد ہیں کہ سامنے آکر دلائل سے بات کرنے کی بجائے ، بعونڈ ے طریقوں سے خالفانہ جدو جہد شروع کیے ہوئے ہیں ، اگر آن کے پائن دلائل سے قائل کرنے کی ہمت ہوتی تو بیان دلائل سے قائل کرنے کی ہمت ہوتی تو یہ لوگ کھل کرسامنے آتے ، ہماری بات سنتے اورا پی سناتے ، اپنی بات پیش کرتے اور ہمارے لٹر یج کو پیش کرنے کا موقع دیتے ، لیکن انہیں خطرہ ہے کہ لوگ آگر یہ لائر یج بردھ گئو ہمارے فننے نہ چل کیس کے ، •

چنانچەمولانامودودى كى يەبات حرف بحرف بحرف كوئى كەمكىرىن مديث،ان كىكوئى بات بھى قارئين طلوع اسلام تكنىيس يېنچند دىنا چائىت تاكدان كے فتنے برپاكرنے كى راه مسدود ند بونے يائے۔

ایک سلیم الفطرت جویائے حق کوطلوع اسلام کی ڈانٹ: میں میں سیسلہ ان میں میں مدور میں مطالع میں میں ابعا

ایسے ہی پھیلیم الفطرت قاری حضرات تھے جوطلوع اسلام، ترجمان القرآن اور بعض دیگر رسائل کا تقابلی مطالعہ کیا کرتے تھے، وہ یک طرفہ مطالعہ پر رائے قائم کرنے کو نامناسب بلکہ خلاف عدل و انصاف جانتے تھے، انہوں نے مولانا مودودیؓ اور ان کے رسالہ ' ترجمان القرآن' کےخلاف، طلوع اسلام کی مہمل موشگافیوں ،مجادلانہ بحثوں اور بے جاخوردہ گیریوں

کواله طلوع اسلام، ۲۸ رمنی ۱۹۵۵ و صفحه ۵

کے دائی تکرار داعادہ کود کھتے ہوئے ،طلوع اسلام کوایک مشورہ دینا جاہا ،لیکن پرویز صاحب نے انہیں ڈائٹ پلاتے ہوئے کہا کہ تہاری دبنی سطح پست ہے، تم جو چاہو، پڑھو،لیکن طلوع اسلام کا مطالعہ چھوڑ دو۔ چنانچہ پرویز صاحب خود،اس موعظت کا تذکرہ یوں فرماتے ہیں:

" آب جو جی میں آئے پڑھیے الیکن طلوع اسلام کا مطالعہ کرنے میں اپنا وقت، توانائى اور بىيەضائع نەكرىي، آپى ۋىنى طىلات باندىنىس كە آپىللوغ اسلام كى دعوت کوشیح طور سیجه سکیس اوراس میں اور ندہبی رسالوں کی دعوت میں فرق کرسکیس ، میری آپ سے درخواست ہے کہ اگر آپ اپنی صفول میں ایسے لوگوں کودیکھیں تو انہیں اپنوں میں سے نہ مجھیں ،اگروہ کسی سازش کے ماتحت ایسانہیں کہتے ..... نیک نتی ہے ایسا کہتے ہیں تو بھی وہ غلط فہمیاں پیدا کرنے کا موجب بن جاتے ہیں۔'' طلوع اسلام کے زودیک مصرف و چھی ہی وہی طور پر بلندسطے کا آ دی ہے جو ملوع اسلام کا کیپ زُخامطالعہ کر کے بطلوع اسلام کا حامی اور اسکے خالفوں کا دشمن بن جائے ، کیونکہ صرف اُسی کی دعوت ہیں'' قرآنی دعوت' ہے، رہے وہ لوگ، جو کتاب اللہ کے ساتھ بھیجے جانے والے، رسول الله ک سنت کی طرف بھی دعوت دیتے ہیں توا سے لوگوں کی دعوت' فیرقر آنی دعوت' ہے۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ پرویز صاحب کوا پیے تبعین درکار ہیں جوطلوع اسلام کا یا خود اُن کے لٹریجر کا یک طرفہ مطالعہ کر کے، ہراُس جماعت کے خلاف اینے دلوں میں کیندادر كدورت پيداكرليس جسكے خلاف ايساكرنا، طلوع اسلام في اپنا فريضة زندگى بناركھا ہے، آزاد اور کھلا مطالعہ کرنے والے لوگ،ان کے نزدیک، بیت سطح کے لوگ ہیں ادر طلوع اسلام کے خول میں بند ہوکر، یک رخامطالعہ کر۔ نے والے لوگ ہی پیندید وافراداور ذہنا بلندسطے کے لوگ ہیں ،اس لیے وہ پنہیں چاہتا کہ اس کے قارئین کے سامنے ،تصویر کا وہ زُخ بھی آئے جسے دکھانا ، اُسے مطلوب نہیں ہے، یہی وجہ ہے كه طلوع اسلام نے حدیث وسنت كے متعلق اس قلمی مباحث ميں ، ڈاکٹرعبدالودودصاحب کے بعض خطوط کوتو کیے طرفہ طور پرشائع کرویالیکن مولانامودودیؓ کا کوئی

محکم دلائل و براہین سے مزین متبوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

طلوع اسلام ، نومر ۱۹۲۱ ه ، صفحه ۲۵

#### TOM

جواب، صرف اس لیے شائع نہ کیا کہ ہیں طلوع اسلام کے قار کین اس سے شبت اثر نہ لے پا کیں اور جن قار کین طلوع اسلام نے '' ترجمان القرآن' کے ذریعہ مولا نامود ددی کے جوابات کودیکھا ، وہ فی الواقعہ متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے، اورا نکار حدیث کے جس مسلک پر، طلوع اسلام کے یک طرفہ مطالعہ نے ، انہیں قائم کر رکھا تھا، اُس سے انہوں نے خود کو ذہنا سر کتے ہوئے پایا، کیونکہ مولا نامود ودی کے مالل جوابات نے ، ان کے قلوب داذبان میں ، بقول طلوع اسلام ''بہت ی فلط فہمیاں' بیدا کرڈ الی تھیں ، جیسا کہ مندرجہ ذیل اقتباس سے ظاہر ہے۔

'' مودووی صاحب کا جواب ، وتمبر ۱۹۲۰ء میں شائع ہوا ، اور اسکے بعد تر جمان القرآن میں اس پرلوگوں کی جانب سے پھر القرآن میں اس موضوع کے متعلق کچھ سامنے ندآیا، اس پرلوگوں کی جانب سے پھر اصرار ہوا کہ مودودی صاحب کے جواب نے بہت ہی غلط فہمیاں پیدا کردی ہیں اور ڈاکٹر صاحب خاموش ہیں، اس لیے طلوع اسلام کے لیے ضروری ہے کہ ان غلط فہمیوں کا از الدکرے۔'

چٹانچہان غلط فہیوں کے ازالہ کے لیے، پوری مراسلت کو، مولا ٹا مودودیؒ کے جوابات کے ساتھ شائع کرنے کی بجائے، طلوع اسلام نے یک طرفہ طور پرصرف اُس خطبی کوشائع کیا جو ڈاکٹر عبد اُلودود صاحب نے مولا نامودوویؒ کو مورخہ ۱۹ جنوری ۱۹۲۱ء کو لکھا تھا، جبکہ مولانا مودودیؒ نے دونوں طرف کی پوری مراسلت کوتر جمان القرآن میں شائع کیا، اور پھراس رسالہ کے خاص نمبر (منصب رسالت نمبر، تمبر ۱۹۹۱ء) میں ڈاکٹر عبد الودود دصاحب کا وہ آخری خطبی مولانا مودودیؒ کے جواب کے ساتھ شائع کردیا گیا جس میں منکرین صدیث نے اپنے تمام دعلی دلائل "کے ساتھ ، اپنے "اخلاقی فضائل "کوبھی جمع کردیا تھا، اس کی اشاعت پرمولانا مرحوم نے دلائل "کے ساتھ ، اپنے "اخلاقی فضائل "کوبھی جمع کردیا تھا، اس کی اشاعت پرمولانا مرحوم نے دلائل "کے ساتھ ، اپنے "اخلاقی فضائل "کوبھی جمع کردیا تھا، اس کی اشاعت پرمولانا مرحوم نے دلائل "کے ساتھ ، اپنے "

'' ذیل میں ڈاکٹر عبدالودود صاحب کا وہ آخری عنایت نامہ درج کیا جارہا ہے جو ۲ا جنوری ۱۹۲۱ء کوانہوں نے ارسال کیا تھا، اس خط کو پڑھ کر ہرصاحب ذوق سلیم ہیہ

<sup>•</sup> طلوع اسلام الريل ١٩٦١ وصفحه ا

سوال کرے گا کہ اس تحریر کوشائع ہی کیوں کیا گیا، لین جس مقصد کی خاطراس گندگی میں ہاتھ ڈالا گیا ہے، وہ صرف بیہ کہ ایک مرتبہ منکرین حدیث کے سارے دلاکل ومسائل،ان کی اپنی زبان میں لوگوں کے سامنے آجا ئیں اور پھراس کا واضح جواب دے کراس مراہی کاسد باب کردیا جائے جو بیلوگ عوام اور جدیدتعلیم یافتہ لوگوں میں پھیلارہے ہیں،ای لیے ڈاکٹر صاحب کا پیخط بہان جوں کا توں درج کیاجا ر ہا ہے تا کہ منکرین حدیث ،اینے دلائل اوراینے اخلاقی فضائل ، دونوں کے ساتھ لوگوں کے سامنے آجائیں ۔ یہ خط جس انداز میں لکھا گیا ہے اُس کی بنا پر جواب میں ڈاکٹر صاحب کو نخاطب کرنا تو پیندنہیں کیا گیاالبتہ اس میں جوجو ہاتیں قابل لحاظ اورز ریحث مسائل سے متعلق ہیں ،ان سب کا جواب ناظرین کی تنفی کے لیے حواثی میں دے دیا گیاہے تا کہ ڈاکٹر صاحب کی ہربات کا جواب ساتھ ساتھ ملتا جائے۔ اس خط کےمعاملہ میں ڈاکٹر صاحب نے اخلاقی جرأت کا ایک عجیب مظاہرہ یہ بھی فر مایا ہے کہ چھلی تمام مراسلت کو چھوڑ کر تنہا یہی ایک قط ، پہلے '' چٹان' میں اور پھر ایریل ۱۹۲۱ء کے دطلوع اسلام "میں شائع کرا دیا، حالانکدا بتداء ، انہوں نے خود اس خواہش کا اظہار کیا تھا کہ اس سلسلے کی پوری مراسلت شائع فرما ئیں گے، اس طرح کی باتیں دوسرے لوگوں کے لیے جاہے کتی ہی معیوب ہوں مگر منکرین مدیث کے تو شایان شان ہی ہیں۔ <sup>40</sup>

طلوع اسلام .... آئيندديانت كمقابل:

ڈاکٹر عبدالودود صاحب اور مولانا مودودیؓ کے درمیان ،سنت کی آئین حیثیت پرطویل مراسلت نے ،خودطلوع اسلام ہی کی ایک عبارت کا آئینداس کے سامنے رکھ دیا ہے، ملاحظہ فرمایے میآ ئینہ:

ہم المنیر اوراس کی وساطت سے عبدالغفار حسن صاحب سے ایک مرتبہ پھر تقاضا

ترجمان القرآن بتبرا ۱۹۲۱ء مفی ۱۱۱۳

اس اقتباس سے بدواضی ہے کہ جس مقالے پر تقید کرنا مقصود ہو،اسے من وعن پیش کرنا اور پھراس پر نقذ کرنا، دیا نت داری کا نقاضا ہے۔لیکن کیا سنت کی آئی حیثیت کی اس بحث میں طلوع اسلام نے اس نقاضائے دیا نت داری کو لمحوظ رکھا؟ ..... برخض خود دیکھ سکتا ہے، جبکہ مولا نا مودودیؒ نے منگرین حدیث کے تمام خطوط کو اوراس مسکلہ کی پوری بحث کومن وعن شائع کیا اور پھر محقوس دلائل کے ساتھ نہایت جان دار تنقید کے ان کی اغلاط کو واضح کیا، لیکن منکرین حدیث نے نہ تو مولا نا مودودیؒ کا شکریہ بی ادا کیا اور نہ خودا پی اصلاح ہی کی، بلکہ مولا نا کی اس تقید نے ان پوری اثر کیا جوز ولی قرآن نے مشرکبین عرب کی دہنیتوں پر کیا تھا: ﴿ وَلَا يَوْ يُدُ الطَّالِمِيْنَ اللَّالِمِيْنَ

نیز اس سے بیبھی واضح ہے کہ دعدہ وفائی کے'' قرآنی اخلاق'' سے بیلوگ ،کس قدر آ راستہ ہیں۔

عبارتوں میں خیانت کاری کی مثالیں:

مولانا مودودی گی تحریوں میں سے،سیاق وسباق سے اکھاڑی ہوئی متفرق عبارتوں کو کتر بوت کے بعد، ۱۲ راپریل ۱۹۵۵ء کے طلوع اسلام میں '' قرآن وحدیث کی سیح پوزیشن' کے زیر عنوان جب شائع کیا گیا تو ساتھ ہی ''چور کی ڈاڑھی میں تنکا'' کے مصداق ، سیاعلان بھی بوے وثوق کے ساتھ کیا گیا:

" جماعت اسلامی والے کہیں گے کہ بیا قتباسات، مودودی صاحب کی تحریروں سے تو شمرور کر کھے دیے گئے ہیں، اس کے جواب میں ہم آپ سے صرف اتناعرض

طلوع اسلام ۱۹۲۰ رسمبر ۱۹۵۵ و صفحه ۱۱ ورصفی ۱۹

کریں گے کہ ان کتابوں کو نکال کراپنااطمینان خود کر لیجئے کہ یہ اقتباسات، سیاق وسباق

کے مطابق ہیں یا تو ژمر وژکر لکھے گئے ہیں، پچا اور جھوٹ خودسا منے آجائے گا۔ " 

اور فی الواقعہ، پچ اور جھوٹ، اُس وقت سامنے آگیا، جب انہی اقتباسات میں سے بھی اور دیگر تحریروں میں سے بھی کچھ عبارتیں، مولانا مودودیؒ کے سامنے، ڈاکٹر عبدالودود وصاحب نے پیش کیس اور مولانا نے متعدد مقامات پر بیدواضح کیا کہ کس طرح ان عبارات کوسیاق وسباق سے کا کے کر قطع و ہرید کا نشانہ بنا کر، خود اِن عبارتوں کے مصنف ہی کودھو کہ دینے کی کوشش کی گئی،

مولانا مودود کی کے مندرجہ ذیل اقتباسات منکرین حدیث کی ایس ہی تحریفی جالبازیول کو بے

بهلی مثال:

نقاب کرتے ہیں۔

ڈاکٹر عبدالودودصاحب، مولانا مودودی کا ایک تحریف شدہ اقتباس یوں پیش کرتے ہیں کہ درمیان میں سے ایک پورے جملے کو حذف کر ڈالتے ہیں، مولانا مودودی نے اس خیانت کا پردہ یوں جاک کیا ہے:

"اس کے بعد، ایک پورا نظرہ، ڈاکٹر صاحب نے چھوڑ دیا ہے اور آ مے کی عبارت اس طرح نقل کی ہے جس سے شبہ تک نہیں ہوتا کہ یہاں کوئی عبارت چھوڑی گئے ہے۔"

### دوسری مثال:

ایک اورا قتباس کے من میں، جے ڈاکٹر عبدالود ودصاحب نے پیش کیا تھا، مولا نامودودی میں ایک اورا قتباس کے من میں ا پھرای تنم کی حرکت پرشکایت کرتے ہوئے فرمائتے ہیں:

طلوع اسلام عزار عل ١٩٥٥ و صفي ١١

کوئی چیز چیوڑی گئی ہے، طوالت سے بچنے کے لیے میں ان چھوٹے ہوئے ققروں کو نقروں کو نقر وں کونقل نہیں کرتا، میری کتاب' تھیمات' ملک میں بکثرت لوگوں کے پاس موجود ہے اور اس کا مضمون' اتباع واطاعت رسول' خود تکال کر دیکھ سکتے ہیں، اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جولوگ آیک شخص کے سامنے خود اس کی تحریروں کوقطع و برید کے ساتھ پیش کرنے سے نہیں چو کتے وہ دوسروں کو دھو کہ دینے میں کتنے بچھ بے باک ہوں گے۔' •

### تىسرى مثال:

ایک اور مقام پر ڈاکٹر عبدالود ووصاحب پھرائی قتم کی ایک اور حرکت کرتے ہیں، اس پرمولا نامودودیؒ تنبیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' ذرااس دیانت کوملاحظ فر مائے کہاں کے بعد کے فقر ہے دانستہ چھوڑ دیئے گئے ہیں۔ جن اصحاب کے پاس رسائل دسمائل حصادل موجود ہو، وہ زکال کرد کھ لیس، اس فقر سے کے بعد متصلا بیعبارت موجود ہے، '' جوشتیں تواتر کے ساتھ، نی مطابع اسے ہم تک نتقل ہوئی ہیں یا جوروایات، محدثین کی مسلمہ شرائط تواتر پر پوری اتر تی ہیں وہ یقینا تا تا با انکار جمت ہیں، کین غیر متواتر روایات سے ملم یقین حاصل نہیں ہوتا بلکہ ظرتی غالب حاصل ہوتا ہے، اس وجہ سے علاء اصول میں یہ بات متنق علیہ ہے کہ غیر متواتر روایات، احکام کی ماخذ تو ہوسکتی ہیں لیکن ایمانیات (یعنی جن سے کفروایمان کا فرق واقع ہوتا ہے) کی ماخذ نہیں ہوسکتیں۔''

یا خلاقی جرائت واقعی قابل داد ہے کہ مجھےخود میری ہی عبارتوں سے دھوکہ دیے کی
کوشش کی جائے ،اس پر مزید قابل و کربات میں ہے کہ جس مسلے کو یہاں بھیں بدل
کر پیش کیا جا رہا ہے اس پر میل خودای مراسلت کے سلسلہ میں تفصیل سے روشنی
دال چکا ہوں لـ ( ملاحظہ ہو سما ہو اس میں ایکن یہ جیب طرز

المناوي والمناوي والمناورة

🗖 ترجان القرآن بتبراد والمرافق المالين ت

#### MYM

بحث ہے کہ جس بات کا پہلے جواب دیا جا چکا ہو،اسے پھر نے لباس میں پیش کردیا جائے ،اور پچھلے جواب کا کوئی نوٹس نہ لیا جائے۔''•

## چوتھی مثال:

ا ثناءِ مراسلت، ایک اور مقام پر، ڈاکٹر عبدالودود صاحب، اینے قطع و برید کے فن کا مظاہرہ فرماتے ہیں، اس پرمولا نامودودی لکھتے ہیں:

''اس کے بعد کا فقرہ، ڈاکٹر صاحب نے چھوڑ دیا ہے اور ہر شخص اس کو پڑھ کر، خود دیکھ سکتا ہے کہ تنی نیک نیتی کے ساتھ اسے چھوڑ اگیا ہے، وہ فقرہ ہیہ ہے۔ اس واقعہ یا اس تقریر کے اہم اجزاء میں تو سب کے درمیان ضرورا تفاق ہوگا مگر فرومی امور میں بہت کچھا ختلا نے بھی پایا جائے گا اور بیا ختلاف ہرگز اس بات کی دلیل نہ ہوگا کہ وہ واقعہ سرے سے پیش بی نہیں آیا۔''

## يانچويں مثال:

ایک اورمقام پرڈاکٹر صاحب، مولانائے محترم کا ادھورا قتباس پیش کر کے، اس کا آخری حصہ چھوڑ دیتے ہیں، اس پرمولانا مودود کی فرماتے ہیں:

"اس کے بعد کی پوری بحث چونکہ ڈاکٹر صاحب نے اسے چھوڑ دیا، کیونکہ انہیں تو المحصن رفع ہو سکتی تھی، اس لیے ڈاکٹر صاحب نے اسے چھوڑ دیا، کیونکہ انہیں تو المجھن ہی کا تاش ہے، ایک مضمون میں جینے نقر المجھنے اور الجھانے کے لیال سکتے ہیں، انہیں لے لیتے ہیں اور جہال سے بات سلیحنے کا خطرہ ہوتا ہے صاف کتر المرفعل جاتے ہیں اور لطف مید کہ میددھو کہ، ایک مصنف کی کتاب سے خود مصنف کو دستے کی کوشش کی جارہی ہے۔ میں ناظرین سے درخواست کروں گا کہ اگر تھیمات دستے کی کوشش کی جارہی ہے۔ میں ناظرین سے درخواست کروں گا کہ اگر تھیمات حصداول، انہیں ہم پہنچ جائے تواس میں سے" مدیث کے متعلق چند سوالات" کے حصداول، انہیں ہم پہنچ جائے تواس میں سے" مدیث کے متعلق چند سوالات" کے

<sup>🐠</sup> ترجمان القرآن بتبرا ١٩٢١ء صفحه ١٩٧١ ، ١٩٧

#### MAL

### مجھٹی مثال:

ایک اورجگہ، ڈاکٹر صاحب،مولانامحتر م کی ایک عبارت کو،سیاق وسباق سے کا ہے کر پیش کرتے ہیں،تو مولانا مودود دگی پیفر ماتے ہیں:

"ایک معمولی عقل رکھنے والا آ دی بھی یہ بات بجھ سکتا ہے بشر طیکہ بحث کے موڈ میں نہ ہو کہ جہال تعبیر قانون اور قانون سازی کا معاملہ زیر بحث ہو، وہاں اکثریت ہے مرادا ہل علم کی اکثریت ہو تھا ہے ان کھی اکثریت میری کتاب "سیای کھیٹ"
کی جن عبار توں کا حوالہ دیا جارہا ہے ، ان میں قانون سازی کا مسلم ذیر بحث نہ تھا بلکہ مسلمانوں کے عام توی امراض پر گفتگو تھی ، ان عبارات کولا کر ڈاکٹر صاحب ، بلکہ مسلمانوں کے عام توی امراض پر گفتگو تھی ، ان عبارات کولا کر ڈاکٹر صاحب ، اس بحث میں استعال فر مارہ جیں جو خالص قانونی مسائل کے متعلق ہورہی ہے ، یہ خطط محث نہیں تو اور کیا ہے ؟ " ع

### ساتوين مثال:

ایک اور مقام پر، ڈاکٹر صاحب، مولانا مودودی پرتہمت طرازی اور بہتان تراثی کے فن کا مظاہرہ فرماتے ہیں مولانا سے محتر منہایت مختصراور جامع الفاظ میں بیاستفسار کرتے ہوئے، یوں تر دید فرماتے ہیں:

"کیا کوئی فخص ،میری کمی تحریر کا حوالددے سکتا ہے جس میں ،میں نے بید کہا ہو کہ اون فی مسائل میں رائے دینے والے اہل علم صرف وہی صالح (Competent)

را١٩٧١ء مني ا ١٥١ 😧 ترجمان القرآن بتمبر ١٩٧١ء مني ١٩٧١

🐞 ترجمان القرآن بتبرا ١٩٦١ء منحدا ١٥

مانے جائیں گے جومیری ہاں میں ہاں ملائیں؟''<sup>•</sup> آٹھویں مثال:

ایک اور جگہ، ڈاکٹر صاحب، دیانت اور صدافت کو بالائے طاق رکھتے ہوئے ، مولانا مودودیؒ کی عبارت کو کتر بیونت کے ساتھ پیش کرتے ہیں اس پرمولانا مودودیؒ فرماتے ہیں:

'' یہ تمام عبارات، میری کتاب سے خوب قطع و برید کے بعد پیش کی گئی ہیں، جن حضرات کو' تجدید واحیاء دین' کے مطالعہ کا موقع مل جائے ، وہ براہ کرم اس کا وہ حصہ نکال کرد کھے لیس جواس کے پہلے باب میں ذیلی عنوان' جا ہلیت کا حملہ' کے حصہ نکال کرد کھے لیس جواس کے پہلے باب میں ذیلی عنوان' جا ہلیت کا حملہ' کے حت درج ہے، اس نقابل سے ان کو معلوم ہو جائے گا کہ یہ حضرات دوسروں کی عبارتیں نقل کرنے میں کس درج مختاط واقع ہوئے ہیں۔ کتاب کے صفحات کا حوالہ، عبارتیں نقل کرنے میں کس درج مختاط واقع ہوئے ہیں۔ کتاب کے صفحات کا حوالہ، خدا جانے ڈاکٹر صاحب نے کہاں سے لیا ہے، قدیم ایڈیشن میں یہ بحث صفحہ ۲۳ تا مدا جا درجد یدایڈیشن میں سے بحث صفحہ ۲۳ تا اس کے درجہ کے درکہ

### نوس مثال:

سیاق وسباق سے عبارات کو کاٹ کر، جب پھر ڈاکٹر صاحب اپنے کرتب کا مظاہرہ فرماتے ہیں تو مولا نامودودگ کو پھر یہ کہنا پڑا:

"میری جن عبارات کا ڈاکٹر صاحب نے سہارالیا ہے، ان کونقل کرنے میں ، پھر دہی کرتب و کھایا گیا ہے کہ سیاق وسباق سے الگ کر کے ، ایک فقرہ کہیں سے اورا کیے کہیں سے نکال کر اپنا مطلب برآ مدکرلیا گیا۔ دراصل جو بات اس مقام پر میں نے کہی تھی وہ یہے کہ:......

### دسوين مثال:

ایک ادر مقام پر ڈاکٹر صاحب ، پھر سید مودودیؓ کا ادھورا اقتباس پیش کرتے ہیں ، اور

ترجمان القرآن بتبرا ١٩٦١ء منحد ١٦٧

📭 ترجمان القرآن، تمبرا ١٩١٤، صفحه ١٦٦

🗗 ترجمان القرآن بتمبرا ۱۹۱ و بصفحه ۱۸

مولانا ئے محتر مان کی بار بار کی الی حرکتوں پر ، نہایت صبر وسکون سے ، صرف بیفر ماتے ہیں۔ اس کے بعد کا فقرہ جسے ڈاکٹر صاحب نے چھوڑ دیا ہے ، بیہے:

" در ایس قرآن کی روسے محمح ضابطہ یہ ہے کہ پہلے خدا کا بھیجا ہوااصولی قانون، پھر خدا

کے رسول کا بتایا ہوا طریقہ، پھران دونوں کی روشنی میں ہمارے اولی الامر کا اجتہاد۔

﴿ اَطِيْعُوا اللَّهُ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَاُولِى الْاَمْرِ مِنْكُهُم ﴾........

## تِلُكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ:

یہ دس مثالیں ہیں جو اس بات کو واضح کر دیق ہیں کہ منکرین حدیث ،دوسروں کے اقتباسات کو پیش کرنے میں کس قدر دیانت صدافت ،امانت اور عدالت سے کام لینے کے عادی ہیں ،ایک مقام پر تو مولانا مود ددگی ،ان لوگوں کی ایس جسارتوں پر بے بس ہوکر ، یہ تک کہنے پر مجبور ہوگئے:

'' مجھے شکایت تھی کہ ڈاکٹر صاحب میری عبارتوں کوتو ڑمروڑ کرمیرے ہی سامنے پیش فرماتے ہیں مگراب اس کی کیا شکایت کی جائے ، جولوگ ،اللہ تعالیٰ کی آیات کو تو ڑمروڑ کران کے من مانے مطلب نکالنے میں اس قدر بے باک ہوں ان کے سامنے ماوشا کی کیا ہستی ہے۔''

یقی وہ مہم، جو قیام پاکتان کے بعد، طلوع اسلام نے ، حدیث وسنت کے خلاف بوے زور شور سے برپا کیے رکھی ، اور بیقی وہ مراسلت جو بزم طلوع اسلام کے ایک نمایاں فرد (ڈاکٹر عبدالودودصا حب) نے ، بظاہر علمی تحقیق کی آڑیں ، لیکن حدیث رسول اور سدت نبی کوسا قط الاعتبار تھم رائے کے بیالات کا الاعتبار تھم رائے کے لیے بحض اس امید برجاری کی کہ اس خط و کتابت میں اٹھائے گئے سوالات کا جواب کسی عالم دین سے بن بی نہیں بڑے گا، جیسا کہ فتنہ انکار حدیث کے ملم بروار، لوگوں کے جواب کسی عالم دین سے بن بی نہیں بڑے گا، جیسا کہ فتنہ انکار حدیث کے علم بروار، لوگوں کے قلوب واذ ہان بر، علماء کرام کی علمی بے بضاعتی کے مقابلہ میں ، خودا پی علمی دھاک کا سکہ بٹھانے کے لیے ، اس قسم کے اعلانات کیا ہی کرتے تھے:

<sup>🚯</sup> ترجمان القرآن بتمبرا ١٩٢١ء بصفحة ١٩٣

### ضمئا

یہاں طلوع اسلام کاملغ علم ملاحظہ فرمایئے کہ جس حربے کو ملا کی طرف منسوب کر رہاہے، وہ گوئر نگ کانہیں، بلکہ گؤئبلز کا مقولہ ہے لیکن طلوع اسلام،اسے گوئرنگ کے حوالہ سے پیش کر رہا ہے۔ خیرا بیا یک ضمنی بات ہے جو سرِ راہ نوک قلم پر آگئی۔

طلوع اسلام کو بیامید نہ تھی کہ علاء کرام میں ہے ،کسی کی طرف ہے ،ان کے چھیڑے ہوئے سوالات کا جواب دیا جائے گا،کین مولا ناسید ابوالاعلی مودود کی نے ،ان سوالات کا مردانہ وارسامنا کیا اور ایسے عالمیا نہ جوابات دیتے جو پیاسے کی سیرا بی اور بیار کی شفایا بی کا ذریعہ بے ،گر منحرین حدیث پر،اس کا وہ بی اثر ہوا جوشور یلی اور کلراٹھی زمین پر بارانِ رحمت کا ہوا کرتا ہے لیمی و وکلا یوزی کہ نوزیک الظالیمین اللہ خسارا کی اس طرح ، فتنہ انکار صدیث کے علم برداروں کی پوری سیم ، خودان پر الٹ پڑی ، جیسا کہ مودودی صاحب نے ، ڈاکٹر عبدالود ودصاحب کو ،خودکھا تھا:

"کھر آپ اپی اس بذھیلی پر افسوس کرتے ہیں کہ میرے جوابات سے آپ کی البحضیں اور بڑھ گئی ہیں، جھے بھی اس کا افسوس ہے گران الجھنوں کا پہنچ کہیں با ہرنہیں ، آپ کے اندر ہی موجود ہے ۔ آپ نے بیمراسلت واقعی" بات ہجھنے" کے لیے کی ، آپ کے اندر ہی موجود ہے ۔ آپ نے بیمراسلت واقعی" بات ہجھنے" کے لیے کی ہوتی تو سیرھی بات ،سیدھی طرح آپ کی ہجھ میں آجاتی ،لین آپ کی تو اسکیم ،ی کہو اور تھی ۔ آپ نے ابتدائی سوالات ،میرے پاس جھیخ کے ساتھ ساتھ ، کچھ دوسرے علاء کے پاس بھی ، اس امید پر جھیج سے کہان سے مختلف جوابات کے اس کے کا کہ علا کے ماصل ہوں گے اور ان کا ایک مجموعہ شائع کر کے بید پر اپیگنڈہ کیا جا سکے گا کہ علا ماصل ہوں گے اور ان کا ایک مجموعہ شائع کر کے بید پر اپیگنڈہ کیا جا سکے گا کہ علا ماصل ہوں گے اور ان کا ایک مجموعہ شائع کر کے بید پر اپیگنڈہ کیا جا سکے گا کہ علا ماصل ہوں گے اور ان کا ایک مجموعہ شائع کر کے بید پر اپیگنڈہ کیا جا سکے گا کہ علا ماسل ہوں گے اور ان کا ایک مجموعہ شائع کر کے بید پر اپیگنڈہ کیا جا سکے گا کہ علا میں جوابات کے اس کے اس کو اس کے اس کو اس کے گا کہ علا کہ کا کہ علا میں کو اس کے اس کی خواب

طلوع اسلام منی ۱۹۵۳ء جسفید ۲۷

#### MYA

سنتسنت توکرتے ہیں گردوعالم بھی سنت کے بارے میں متفقد اسے نہیں رکھتے۔
وہی ٹیکنیک جس کا ایک شاہکار ،ہمیں منیر رپورٹ میں ملتا ہے۔ اب میرے جوابات
ہے ، آپ کی بیاسکیم آپ ،ہی کے اوپر الٹ پڑی ہے ، اس لیے سمجھانے کی جتنی
کوشش بھی ممیں کرتا جاتا ہوں ، آپ کی الجھن بڑھتی چلی جاتی ہے ، اس نوعیت کی
الجھن کا آخر ممیں کیا علاج کرسکتا ہوں ، اس کا علاج تو آپ کیا ہے ہاتھ میں ہے ، ہت
بات کو بچھنے اور ماننے کی مخلصانہ خواہش اپنے اندر بیدا سیجے اور ایک مسلک خاص
بات کو بھی اور ایک مسلک خاص کے بعد ، اس کے بعد ،
ان شاء اللہ ،ہر معقول بات با آسانی آپ کی سمجھ ہیں آنے گئے گئے ۔ ' \*\*

الغرض، اس طرح اوراس مراسلت کے ذریعہ، مولانا مودودیؓ نے منکرین حدیث کے غبارۂ استدلال کی ساری ہوا نکال دی، اور منکرین حدیث کے غبارۂ استدلال کی ساری ہوا نکال دی، اور منکرین حدیث کے اپنے قلم سے بیان کردہ دلائل کا ہمسکت، وافی کافی اور شافی جواب دے کر اُئن کی پھیلائی ہوئی گمراہیوں کا میسد باب، تمبرا ۱۹۹۱ء کے مجلّد ترجمان القرآن میں کیا گیا۔

دوسرى مثال .....طلوع اسلام كاخط إورجواب:

تاریکی میں پلنے والی خفاش کو، نہ تو خودا پنے لیے روشی پسند ہے، اور نہ ہی اپنے '' ہم قبیلہ'' افراد کے لیے۔اس لیے اس کی انتہائی کوشش میہوتی ہے کہ اس کے ہم جنسوں تک روشی نہ پنچے۔ طلوع اسلام نے خود، اس امر کا ثبوت، اُس واقعہ کے ذریعہ بہم پنچادیا جس کی تفصیل، یہاں پیش کی جارتی ہے۔

ما ہنامہ محدث نے میراایک مقالہ' امترا کیت کی درآ مد.....قرآ ن کے جعلی پرمٹ پر' دسمبر ۱۹۸۸ء کے ثارہ میں،مندرجہ ذیل تعارفی نوٹ کے ساتھ شائع کیا۔

" پاکستان کی ندمبی نصامی، غلام احمه پرویز ،ایک الی شخصیت واقع ہوئے ہیں،

<sup>🐞</sup> ترجمان القرآن بتبرا ١٩١٥ ومفحد التاصلي الا

جس نے اسلامیت اورمغربیت کی مشکش میں،مغربی افکار واقدار کواصل قرار دے کر، قرآن کے نام پر،اجتہاد کی تینجی ہے،اسلام کی کتر بیونت میں وہ کچھ کیا ہے، جو یا کتان میں کوئی اور شخص نہیں کر سکا، یہاں تک کہ، اشترا کیت کومن وعن قبول کر کے ،اسے عین اسلام ثابت کرنے کے لیے ،قر آن کریم کوجس طرح عمر . بحر تختهٔ مثق بنائے رکھا ، اس کی مثال کہیں اور نہیں ملتی۔ برویز صاحب نے مار کنزم (Marxism) کو، قرآن کے جعلی پرمٹ پر درآ مدکرنے کے لیے، قرآنی تعلیمات میں منخ وتر کیف کی راہ میں ، جوکوہ کی ہے، پر دفیسر محمد دین قاسمی صاحب نے،اس کا خوب جائزہ لیا ہے،انہوں نے اس طویل جائزے میں اس امرکوبے نقاب کردیا ہے کہ پرویز صاحب نے کس طرح تصریف آیات کے نام يرصرف آيات سے كام لياہے، اور محاورات عرب كى يابندى كے التزام كا دعوى ك کر کے، کس طرح اس سے گریز کیا ہے، اور قر آنی الفاظ کے قطعی ہونے کی دہائی دے کر کس طرح ان الفاظ میں ، اپنے خو دساختہ معانی داخل کیے ہیں۔ پروفیسر صاحب نے بیرجائزہ،منکرین حدیث کی مخصوص دہنی ساخت کے پیش نظر صرف قرآن كريم كى روشى ميل ليا ہے۔ اس ماہ سے ہم ماہنامه محدث ميل، اس مِائزے کو بالا قساط پیش کررہے ہیں .....ادارہ۔ **0** 

میراییمقاله،سات اقساط پر شمتل تھا،جس میں پہلی قسط کاذیلی عنوان' ملکیت اراضی ......
اور .....قرآن مجید' تھا۔اس میں ،مکیں نے پرویز صاحب کے دلاکل کا جائزہ ،صرف اور صرف
قرآن کی اساس پرلیا تھا اور ان کے موقف کی لغویت کو واضح کر دیا تھا، پہلی ہی قسط کو دیکھ کر ، طلوع
اسلام کو اپنے پاؤں تلے سے زمین نکلتی ہوئی محسوس ہوئی ، اضطراب وسراسیمگی کی کیفیت میں ، قلم
اشایا اور مجلّہ محدث کے مدیراعلی کو مندرجہ ذیل خط کھ وڈالا۔

<sup>🐧</sup> ما بهنامه محدث، دسمبر ۱۹۸۸ء مفحه ۲۹

1/2 .

محترم حافظ عبدالرحن مدنی صاحب مدیر ماهنامه''محدث' لاهور،

٩٩ ج، ما ول اون، لا مور،

السلام ومليكم ،مزاج بخير!

کتاب وسنت کی روشی میں آزادانہ بحث و تحقیق کا حامی علمی ،اصلاحی ،عنادا ورتعصب سے پاک ، ملت و اسلامی کا ماہوار مجلّہ ''محدث' بابت دسمبر ۱۹۸۸ء نظر سے گزرا، قطع نظراس کے کہ رسالہ میں شامل مضامین کس حد تک ماہنامہ کے اس مخصوص طرز فکر کے غماز ہیں۔ چرت اس بات برہے کہ استخداوصاف کا مالک بیدم ہنامہ انت ، دیانت اور شائتگی کا بیسبق کیوں بھول گیا۔

ماہنامہ کے صفحہ ۴۸ تا ۵۸ پر، پروفیسر محمد دین قائمی صاحب کا ملکیت زمین پر بظاہر تحقیق مقالہ شامل اشاعت کیا گیا ہے جس میں محترم قائمی صاحب نے غلام احمد پرویز مرحوم کے استدلال سے اختلاف کرتے ہوئے اپنا نقطہ نظر پیش کیا ہے۔ یہ اختلاف، دنیا جانتی ہے کہ نیا نہیں ،اور نہ ہی غلام احمد پرویز وہ واحد شخصیت ہیں، جوز مین کومتاع بندہ اور ملک خدا مجھتے ہیں، لیکن شخقی و تقید کی آڑ میں کردار کشی کے لیے مقالہ نگار نے پرویز ہی کولا وارث جانا۔ فرماتے ہیں پرویز کہتا ہے:

''جہاں تک کمیونزم کے معاثی نظام کا تعلق ہے، وہ اسلام کے معاثی نظام سے متماثل ہے''

لیکن اس کتاب میں جا بجا درج پرویز مرحوم کے بیالفاظ انہیں نظر نہیں آئے کہ:....."اس
میں شبہیں کہ کمیوزم میں بھی ذاتی ملکیت کی نفی ہوئی ہے، لیکن صرف اتنی ہی بات سے کمیوزم
جیسا خلاف اسلام تصورِ حیات ، اسلام تو نہیں بن سکتا ۔ کمیوزم اور اسلام تو دومتضا وعناصر ہیں ، جو
مجھی ایک جگدا کھے نہیں ہو سکتے ۔ کمیوزم ، نہ خدا کی قائل ہے ، نہ کا کنات اور انسانی زندگی کے کسی
مقصد کی ، نہ وہ وحی کو مانتی ہے نہ مستقل اقدار کو ۔ نہ وہ انسانی ذات کی قائل ہے ، نہ مرنے کے بعد
زندگی کے شامل کی ۔ نہ وہ قانونِ مکافات کو تسلیم کرتی ہے ، نہ اسکے غیر متبدل اصولوں کو۔ "

ا بني كتاب ' نظام ربوبيت' ميں،جس كا ايك ايك لفظ فاضل مقاله نگار نے پڑھا ہے، بير کچھ لکھنے کے بعد، پرویز قوم کودعوت دیتا ہے کہ .....'' آپ سوچنے! کہ ایک ایسے نظام زندگی کو، جو ان تمام اقد ار کے افکار بربنی ہو، اسلام سے کیا واسطہ دوسکتا ہے؟ لیکن آپ نے ۲۲۴ صفحات پر پھیلی ہوئی کتاب میں ہے،ایک جملہ اُ چک کرفتوی صادر فرماویا کہ پرویز اشتر اکیت کوعین اسلام قر اردیتا ہے۔ یہی کچھ فاصل مقالہ نگار نے اللہ کی کتاب کے ساتھ کیا ہے اور پھروہی بدنام زمانہ تھسے پٹے جملے، پرویزمنکر حدیث ہے، بے شرم ہے، بے حیاہے۔'' .....وتوت، آپ کی اس کے باوجودييه كارآب منصفانه اورمعتدلانه رويه پسندكرتے بين تو 'محدث' كامطالعه يجيئه۔ معلوم نہیں''محدث' کے قارئین، آپ کے اس طرزعمل کو، کتمانِ حقیقت کہیں گے یا تجاال عارفانه!لیکن ہم اتنا عرض کر دینا ضروری سیحتے ہیں کہ پیطریقتہ واروات ،اب بہت چانا ہو چکا ہے۔علم وآ گئی کی دنیا میں، پرویز اب اتنا اجنبی بھی نہیں کہ جو چاہا، توڑ مروڑ کر، اس کے نام ''منصوب • '' کرویا۔ کسی بحث میں الجھے بغیر، ہماری آپ سے مؤ دبانہ گزارش ہے کہ تنقید بغرضِ کردارکشی، نة بلیغ دین ہے، نه نشر واشاعت اسلام \_ پر ویز نے بھی بید دعویٰ نہیں کیا کہ جو پچھ اُس نے پیش کیاہے وہ مہو وخطاہے منزہ اور حرف آخر ہے۔اس کی میگزارش آپ کواس کتاب میں بھی ملے گی کہ' اگر ارباب فکر ونظر کواس تجزیۂ حالات میں کوئی سقم نظر آئے ، تو اس کی نشان دی کے لیے، میں ان کاشکر گزار ہوں گا'' البذاخدارا، ایس زبان استعال نہ سیجے،جس کواپنانا ہم وابستگان وامن قرآنى كبس ميں ندہو۔الله تعالى ،جمسب كومنچ سوچنے منچ سجھنا در منچ لكھنے كى توفيق عطافر مائے۔ آمین۔ ویسے جرأت کروار اور صحافتی ویانت کا تقاضا ہے کہ آپ ہماری ان معروضات کوبھی' محدث' میں جگددیں۔ گوتجربہ شاہدہے کہ آپ ایسا ہر گزنہیں کریں گے۔ مور خد۱۲/۸۸ ار ۲۷

محرلطيف چوېدري، ناظم اداره طلوع اسلام، لا مور

<sup>•</sup> اصلى لفظ بي "منسوب" موصوف كي علمي استعداد ملاحظ فرمايي -

مدیراعلی، حافظ عبدالرحمٰن مدنی صاحب نے،اس خط کی ایک نقل مجھےارسال فر مادی، چونکہ میں خودمقالہ نگارتھا،اس لیے مناسب یہی تھا کہ، اس خط کا جواب، میں ہی قلم بند کرتا، چنانچہ میں نے مندرجہ ذیل مکتوب، جواباً،ارسال کیا۔

كرى ومحترى جناب محمر لطيف چو مدرى صاحب

ناظم اداره طلوع اسلام ، لا مور \_

سلام مسنون \_مزاج بخير!

آپ کی طرف ہے 19۸۸ء کو مدیر ماہنامہ''محدث' کے نام لکھا جانے والا خط مجھے بھے ویا گیا۔ کیونکہ جس مقالہ''اشترا کیت کی درآ مدقر آن کے جعلی پرمٹ پر'' کوآپ نے ہدف باعتراض بنایا ہے وہ میں نے ہی لکھا تھا،اس لیے آپ کے مکتوب کی جواب دہی کے لیے میں خود حاض خدمت ہول۔

(۱) یددرست ہے کہ پر دین صاحب نے اشتراکیت کے معاثی نظام اور قرآن کے معاثی نظام کو باہم متماثل قرار دینے کے بعد یہ بھی لکھا ہے کہ :..... کیونزم اور اسلام دومتفاد عناصر ہیں، جو بھی ایک جگہ اکھنے نہیں ہو سکتے ۔ کمیونزم نہ خدا کی قائل ہے، نہ کا نئات اور انسانی زندگی کے سی مقصد کی ۔ نہ وہ وہی کو مانتی ہے، نہ ستقل اقد ارکو ۔ نہ وہ انسانی ذات کی قائل ہے، نہ اس کے نہ مرنے کے بعد زندگی کے تسلسل کی ۔ نہ وہ قانونِ مکافات کو تسلیم کرتی ہے، نہ اس کے غیر متبدل اصولوں کو ' ......

اب اسلام اوراشتراکیت کو باہم متماثل قرار دینے کے بعد، بیراگ الا پنا کہ اشتراکیت، خدا، وقی اور آخرت وغیرہ کی منکر ہے اوراسلام ان امور کو اساسی طور پر مانتا ہے، پانی میں مدھانی چلانے کے متراد ف ہے۔ جو چیز اصلا قرآن کے خلاف ہے اسے داخلِ اسلام کر کے اس کے ساتھ عقائیہ اسلام کو نتھی کر وینا، خود فریبی بھی ہے اور فریب دہی بھی ۔ جس طرح اشتراکیت کا معاشی نظام اپنی عین اصل کے مطابق تعلیمات قرآن کے خلاف ہے بالکل اسی طرح کی پلازم کا سودی نظام اپنی علی مالا ورخلاف قرآن ہے۔ پس جس طرح سودی نظام کو اختیار کرنے سودی نظام کو اختیار کرنے

کے بعد،خدا، دی اور آخرت ( پابقول آپ کے دی مستقل اقد اراور قانونِ مکا فات وغیرہ ) کے عقائد کا قبول کر لینا سودی نظام کوسیر جواز عطانہیں کرتا ، بالکل ای طرح اشترا کیت کے معاشی نظام کواپنا کراسلامی عقائد کااعتراف بھی اسے جائز ادر درست نہیں بناسکتا۔لہذااشتراکیت کی بنی بنائی عمارت کی اسفل ترین تہوں میں ہے اٹکار خدااور کفرِ آخرت کی اینٹوں کو نکال کر ،اس کی بنیاد میں خداورسول اور وحی و آخرت کے عقائد کو اساسی اینٹوں کے طور پر رکھ وینا، اسے اسلامی تهذیب د تدن کی ممارت میں تبدیل نہیں کرسکتا، کیونکہ ممارت کا نقشہ،مقصد، رُخ ، ڈیزائن اور اس کی ست وغیرہ سب پہلے ہی سے اشتراکی نقطہ نظر سے مطے شدہ ہے۔البتہ اس کاروائی سے اشتراكيت جيبيده بريانداور طحدانه نظام كوايك اليي جونك مين تبديل كيا جاسكتا بجوعقا كمراسلام کا خون چوں چوں کر پلتی رہے۔لیکن آپ لوگ ہیں کہ اشترا کیت کے ساتھ عقا کداسلام کا ضمیمہ نتقی کر کے اسے مشرف باسلام کرنے پر تلے رہتے ہیں۔ ہم بہرحال اس بات سے خداکی پناہ جاہتے ہیں کہ اشترا کیت+خدا=اسلام، جیسی مساوات کی آڑ میں کفرواسلام کا ملغوبہ تیار کریں \_بېږ حال،اشترا كيت اوراس كاڅخصى ملكيت كې نفي كا تصور، بنيا دى طورېر،خلاف قر آن اورخلاف اسلام ہے۔ پرویز صاحب نے بڑے تکلف وقشع سے اسے قرآن سے کشید کیا ہے۔ اس کے لیے انہوں نے لفت اور تفسیر قرآن میں جو کوہ کی کی ہے، اپنے مقالے میں مکیں نے اس کا جائزہ لیاہے۔آپ نے اس کی پہلی ہی قسط ملاحظہ فر ما کر خط لکھنے میں عجلت سے کا م لیا ہے۔ کیا ہی احیما ہوتا كه آپ اس مقاله كى جمله اقساط كوملا حظه فرما كر مكتوب لكھتے -

(۲) شخصی ملکیت کے بارے میں پرویز صاحب کے موقف کے بارے میں آپ فرماتے ہیں کہ: ''دنیا جانتی ہے کہ یہ انتقاف نیائہیں ہے''۔ آپ کی ہہ بات بنی برصحت نہیں ہے۔ نبی مطابق ہے کہ یہ انتقاف نیائہیں ہے' ۔ آپ کی ہہ بات بنی گر راجوافراد کی شخص نبی مطابق ہے کے کراب تک اسلامی دنیا کا ایک بھی سکالرابیائہیں گز راجوافراد کی شخص ملکیت کا منکر ہو۔ کارل مارس (۱۸۱۸ء تا ۱۸۸۳ء) کے فکر کی تروی کے نتیجہ میں برصغیر میں اسے پردیز صاحب نے بردی بلند آ بنگی کے ساتھ منسوب الی القرآن کیا ہے۔ اس میں اسے پردیز صاحب نے بردی بلند آ بنگی کے ساتھ منسوب الی القرآن کیا ہے۔ اس میں اسے قبل کا چودہ صدیوں پر مشتمل اسلامی ادب ، انفرادی ملکیت کی فئی کے تصور سے قطعی تا

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

آشاہے۔

(۳) آپ نے مجھ پر بیالزام بھی عائد کیا ہے کہ میں نے پرویز صاحب کی کردار کشی کی ہے۔ میں بیسوچ رہا ہوں کہ آیا آپ لوگ' 'کردار کشی کرنے'' اور کسی سے' دلیل و جحت کے ساتھا ختلاف کرنے''میں جو باہمی فرق ہے، اُس سے واقف بھی ہیں یا کنہیں۔

بندہ خدا! میں نے پہلے بھی بذریعہ محدث (اکتوبر ۱۹۸۸ء ،صفح ۱۲) آپ سے عرض کیا ہے

کہ کی کے نقط انظر سے بر ہان و جحت کے ساتھ اختلاف کرنا ،اس پر کیچرا چھالنے یا اس کی کردار

کشی کرنے ،کا ہم معنی نہیں ہوتا۔ آپ کی یہ بات صرف اسی صورت میں مٹی برصدافت قرار پاسکت

ہے جبکہ میں نے پرویز صاحب کے ذاتی عیوب و نقائص اور شخصی خامیوں اور برائیوں پر بحث کی

ہوتی ، اور یہ ظاہر ہے کہ میراقلم بفضلہ تعالی اس آلووگ سے آلودہ نہیں ہوا۔ آپ اپنے دل کو

مٹولیے کہیں ایسا تو نہیں کہ پرویز صاحب سے آپ کو جو محبت ہے ، وہ حدِ اعتدال سے اس قدر

مٹولیے کہیں ایسا تو نہیں کہ پرویز صاحب سے آپ کو جو محبت ہے ، وہ حدِ اعتدال سے اس قدر

مٹولیے کہیں ایسا تو نہیں کہ پرویز صاحب سے آپ کو جو محبت ہے ، وہ حدِ اعتدال سے اس قدر

مٹولیے کہیں ایسا تو نہیں کہ پرویز صاحب سے آپ کو جو محبت ہے ، وہ حدِ اعتدال سے اس قدر

مٹولیے کہیں ایسا تو نہیں کہ پرویز صاحب سے آپ کو جو محبت ہے ، وہ حدِ اعتدال سے اس قدر

مٹولیا تا ہے۔

(٣) (الف) : ..... آپ فرماتے ہیں کہ: ''حیرت اس بات پر ہوئی کہ استے اوصاف کا مالک یہ ماہنامہ محدث، امانت دیانت اور شاکتنگی کاسبق کیوں بھول گیا۔''

آ پ کابیالزام ثبوت سے عاری اور دلیل سے معرّ اہے، بلا دلیل و ججت آ پ کا الزام آخر سم طرح قابلِ تسلیم ہوگا۔

(ب): ..... آپ نے فرمایا ہے کہ: '' ۴۲۴ صفحات پر پھیلی ہوئی اس کتاب میں سے ایک جملہ اُچک کرفتو کی صاور فرما دیا کہ ''پرویز اشتر اکیٹ کوعین اسلام قرار دیتا ہے۔''

میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ آپ نے جلد بازی کی اور پہلی ہی قسط دیکھ کر بے تابی سے خط
کھے ڈالا ۔ اگر آپ میر سے مقالہ کی جملہ اقساط پڑھ لیتے ، تو آپ کوعلم ہوجا تا کہ یہ پورا سلسلئہ
مضمون، پرویز صاحب کے صرف ایک جملے پرین نہیں ہے۔ میں آپ سے عرض گزار ہوں کہ اس
مقالہ کی جملہ اقساط کا مطالعہ فرما کیں:

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### r20

### شاید که از جائے تیرے ول میں میری بات

(ج) : .... اس کے ساتھ ہی آپ نے لکھا کہ ' کہی کھے فاضل مقالہ نگار نے اللہ کی کتاب کے ساتھ کیا ہے'' ۔ یہ پھرآپ کی طرف سے بے بنیاد الزام تراثی ہے جس کا کوئی ثبوت نہ آپ پیش کر سکے ہیں اور نہ ہی آ کندہ کرسکیں گے۔آخر کسی دلیل ، ثبوت ، نظیر یا مثال کے بغیر مجھے یہ کیسے علم ہوتا کہ میں نے واقعی کتاب اللہ کے ساتھ وہی سلوک کیا ہے جس کا الزام آپ مجھے یہ کیسے علم ہوتا کہ میں نے واقعی کتاب اللہ کے ساتھ وہی سلوک کیا ہے جس کا الزام آپ مجھے پر عائد کر رہے ہیں۔خدارا! آخرت میں اپنی جواب دہی کا احساس فرمائیں اور الیکی بے بنیاد الزام تراشیوں سے اجتناب فرمائیں۔

( د ):.....مندرجه بالاعبارت سے متصل ہی آپ لکھتے ہیں کہ:'' پھروہی بدنام زمانہ گھسے پٹے جملے ، پرویز منکر حدیث ہے، بےشرم ہے، بے حیاہے۔''

میرا مقالہ (جس پر آپ اعتراض فرما رہے ہیں) ماہنامہ محدث کے دسمبر ۱۹۸۸ء کے شارے میں اسلام محدث کے دسمبر ۱۹۸۸ء کے شارے میں صفحہ ۵ سے صفحہ ۵۸ تک پھیلا ہوا ہے۔ کیا آپ اس میں کہیں یہ جملہ دکھا سکتے ہیں کہ ''پرویز منکر حدیث ہے، بے شرم ہے، بے حیا ہے''۔اس بے سرو پاالزام تراثی اور بہتان طرازی کے جواب میں مئیں اس کے سوااور کیا کہ سکتا ہوں کہ: ع

ظالم جفا کیں کر گر اتنا رہے خیال ہم بیکسوں کا بھی کوئی پروردگار ہے
میں پرویز صاحب کے فکر کی تر دید میں ڈیڑھ دوسال سے ''محدث' میں مسلسل لکھ رہا
ہوں۔ میں نے بھی بی ضرورت محسوں نہیں کی کہ مضبوط دلائل اور قوی براہین کے ساتھ پرویز
صاحب کی تر دید کر ڈالنے کے بعد ، ان کے متعلق'' بے شرم ہے ، بے حیا ہے' جیسے سوقیا نہ الفاظ
بھی استعال کروں۔ ہم میر سے سیرت وکر دار اور نہ اق و مزاج سے شناسالوگوں کو جب آپ کا بہ
خط پڑھایا گیا، تو انہوں نے بے ساخت میہ کہ دیا کہ ''آپ کے قلم سے بیالفاظ نہیں نکل سکتے۔ ناظم

ہ اسس یہ بات میں نے اس دور میں کہی تھی، جب میں پرویز صاحب کوئیک نیت ، مخلص اور دیانت دار طالب علم قرآن مجمتا تھا، مگر بعد میں، جب میں نے ، قرآن اور رسول قرآن پر اضیں، شرم دحیا کو بالائے طاق رکھتے ہوئے، واضح طور پر بہتان تے ہی تھے ہوئے پایا، تو میری رائے بدل گئے۔

### 172 Y

طلوع اسلام نے آپ کی طرف بیالفاظ منسوب کرنے میں اگر سہوا ایبانہیں کیا ہے تو یقیناً انہوں نے کذب وزورسے کام لیاہے۔''

یبال بی بھی عرض کردول کہ ہرمسلمان اس امر سے شرم اور حیا محسوں کرتا ہے کہ وہ کسی غیر اسلامی چیز یا فکر کو اسلامی قرار دے ، مگر پرویز صاحب تھے کہ بغیر کسی ادفی ججاب وہ پچکیا ہٹ کے بیہ کہتے رہے ہیں کہ' جہال تک کمیوزم کے معاشی نظام کا تعلق ہے، وہ قر آن کے تجویز کردہ نظام کے متماثل ہے۔' (نظام ربوبیت ، صفحہ ۲۵۸)

حقیقت بیہ کہ ایک مسلمان جب بیددیکھتا ہے کہ کعبہ کوسومنات اور گنگا و جمنا کوکوژوتسنیم قرار دیاجا تا ہے، تواس کی دینی غیرت وحمیت اوراسلامی شرم وحیاسرپیپ کررہ جاتے ہیں۔ (۵) اینے خطیس آپ نے فرمایا ہے کہ'' خدارا! ایسی زبان استعال نہ کیجئے جس کواپنانا ہم

(۵) این خط آن اپ نے خرمایا ہے کہ خدارا! این زبان استعال نہ جیجے ہی ہوا پٹانا ہم وابتانا ہم وابتانا ہم وابتانا ہم وابتانا ہم وابتانا ہم وابتانا ہم استعال زبیں کی۔ اس کے برعکس آپ نے جس طرح بے سرو پا الزامات کی بوچھاڑ کی ہے، وہ اس امر کی متقاضی ہے کہ آپ خود ہی اپنی تحریر کے آئینے میں اپناسرا پا ملاحظہ فرمالیس علاوہ ازیں متقاضی ہے کہ آپ خود ہی اپنی تحریر کے آئینے میں اپناسرا پا ملاحظہ فرمالیس علاوہ ازیں آپ طلوع اسلام کے مضامین پر بالعموم اور حقائق وعبر کے مواد پر بالخصوص نظر ڈالیس ، جن آپ طلوع اسلام کے مضامین پر بالعموم اور حقائق وعبر کے مواد پر بالخصوص نظر ڈالیس ، جن میں آپ نے آگر علاء امت کے خلاف کھا ہے تو طعن و تشنیح ، پھکلو بازی ، فقرہ بازی اور استخفاف واستہزاکی زبان استعال کرتے رہے ہیں ۔ آپ کے ایسے ہی انداز نگارش پر مولانا مودودیؓ نے لکھا تھا:

'' پیمنکرین حدیث، جہلِ مرکب میں مبتلا ہیں۔ جس چیز کوئییں جانے ،اسے جائے والوں سے پوچھنے کی بجائے ، عالم بن کر فیصلے صا در کرتے ہیں ادر پھر انہیں شائع کر کے عوام کو گمراہ کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ ان کی گمراہ کن تحریب ہماری نظر سے گزرتی رہتی ہیں ادران کا کوئی اعتراض ایسانہیں ہے جس کودلائل کے ساتھ ردنہ کیا جاسکتا ہو، کین جس وجہ سے مجوراً خاموثی اختیار کرنا پڑتی ہے، وہ دراصل ہیہ کہ یہ لوگ اپنی بحث میں بالعموم بازاری غنڈوں کا ساطرز اختیار کرتے ہیں۔ ان کے

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مضامین پڑھتے وقت ایسامحسوں ہوتا ہے کہ جیسے کوئی شخص ایک غلاظت بھری جھاڑو لیے کھڑا ہواور زبان کھولنے کے ساتھ ہی خاطب کے منہ پراس جھاڑو کا ایک ہاتھ رسید کردے۔ فلا ہرہے کہ ایسے لوگوں کے منہ لگنا کسی شریف آ دی کے بس کی بات نہیں ہے، اور نہ ہی اس قماش کے لوگ، اس لائق سمجھے جا سکتے ہیں کہ ان سے کوئی علمی بحث کی جائے۔' (رسائل ومسائل، جلدا، صفح ۲۵)

میرے یا محدث کے طرزِ نگارش کے متعلق ، آج تک کسی نے الیی شکایت نہیں گی۔ (۲) اپنے خط کے آخر میں آپ نے فرمایا ہے کہ'' جرائت کر دار اور صحافتی دیانت کا تقاضا ہے کہ آپ ہماری ان معروضات کو بھی محدث میں جگہ دیں ، گو تجربہ شاہد ہے کہ آپ ہرگز الیا نہیں کریں گے۔''

مجھے نہیں معلوم کہ جس تجربے کوآپ شاہد بنارہے ہیں، وہ آپ کوکب اور کہاں حاصل ہوا؟
لیکن میرا تجربہ بیہ ہے کہ خود طلوع اسلام ایٹی جرآت کردارادر صحافی دیانت سے کوسوں دوروا تع
ہوا ہے۔ میراایک مضمون' خداور سول یا مرکو ملت (قرآن کریم کی روشی میں)' محدث (جون
۱۹۸۸ء) میں چھپا تھا۔ آپ نے حب روایت بڑے او چھے انداز میں ایک تر دیدی مضمون،
طلوع اسلام (اگست ۱۹۸۸ء) جیل شاکع کیا۔ میں نے آپ کے او چھے انداز بیان کے مقابلہ
میں اچھا انداز نگارش اختیار کرتے ہوئے، محدث (اکتوبر ۱۹۸۸ء) میں آپ کا جواب دیا اور
ساتھ ہی آپ سے بیعرض کی کہ:

''میرایی ضمون طلوع اسلام بین شاکع فر مادیں۔ بید ملک اہل علم سے خالی نہیں ہے۔
آپ کے قارئین ،خود میراء آپ کا اور پر ویز صاحب کے قلم سے لکھا ہوا پورامضمون
پڑھ کرخودا ندازہ لگالیں گے کہ س کا موقف قوی ہے اور کس کا کمزور؟ اور یہ بھی کہ
عبار توں کو پیش کرنے میں کون بددیانت واقع ہوا ہے اور کون دیانت دار؟ نیز ہے بھی
کہ س کا انداز بیان او چھا ہے اور کس کا اچھا؟'' (محدث، اکتوبر ۱۹۸۸ء)
لیکن آپ نے میرامضمون طلوع اسلام میں شاکع نہیں کیا۔ اس کے برعکس محدث (جے آپ

### 12 N

"گوتجربه شاہد ہے کہ آپ ایسا ہرگز نہیں کریں گے" کے الفاظ سے پیشگی موردِ الزام تھہرارہے ہیں) کا رویہ بیت کہ آپ کو تحریب کہ آپ کے فکر سے دابستہ آیک فخص سمی سید محد رضا شاہ (۴۴ – رادی روڈ ، علامہ اقبال ثاون ، لا ہور) مدیر محدث کو" نابالغ لڑ کے اورلڑ کی کا ٹکاح" کے زیرعنوان آیک تفصیلی مضمون بصورتِ خطاس درخواست کے ساتھ بھی تجاہے کہ اسے محدث میں شائع کر کے اس کا جواب بھی ویا جائے۔ چنانچہ مدیر محدث نے فراخ دلی سے اسے ماہنام محدث (جلد کا، عدد ۲) میں شائع کیا اورشخص نہ کور کی جب خواہش مولانا عبد الرحمٰن کیلانی حفظ راللہ کے قلم سے اس کا جواب بھی شائع کیا۔

آپ کی جرائت کردارادر صحافتی دیانت کے پیش نظر، کیا میں آپ سے بیتو تع رکھوں کہ آپ اپ خط کے ساتھ میرے اس جواب کو بھی طلوع اسلام میں جگہ دیں گے۔ بیس اس خط و کتابت کو محدث میں بھی مارچ کے طلوع اسلام محدث میں بھی مارچ کے طلوع اسلام میں اس خط و کتابت کو چھاپ دیں تا کہ دونوں طرف کے قارئین استفادہ کر سکیں ۔ از حد شکریہ۔ میں ، اس خط و کتابت کو چھاپ دیں تا کہ دونوں طرف کے قارئین استفادہ کر سکیں ۔ از حد شکریہ۔

ا پروفیسرمحددین قاشی گورنمنٹ ڈگری کالج سمن آباد، فیصل آباد

### ☆.....☆.....☆

''جراُتِ کردارادر صحافتی دیانت' کے تقاضے کو نباہتے ہوئے ،محدث نے مندرجہ ذیل نوٹ کے ساتھ ددنوں خطوط شائع کردیئے۔

قار کمین کرام! ماہنامہ''محدث' کے گزشتہ تین شاروں میں، جناب پروفیسرمحددین قائمی صاحب کامضمون، بعنوان''اشتراکیت کی درآ مد، قرآن کے جعلی پرمٹ پر'' شائع کیا گیا، جس کے رقمل میں، ناظم ادارہ طلوع اسلام، لا ہور کی طرف ہے، مدیر اعلیٰ محدث کو خط موصول ہوا، جس میں جناب قائی صاحب کے مضمون کا تنقیدی جائزہ لیا گیا تھا، اس پر ادارہ نے بیہ خط براہ راست صاحب مضمون کو ارسال کر

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دیا، جس کے جواب میں، جناب موصوف نے ایک مفصل خط بنام ادارہ طلوع اسلام کی ایک نقل ہمیں بھی ارسال فرمائی۔

ہم اپنی سابقہ منصفانہ، غیر جانبدارانہ اور آزادانہ پالیسی پھل کرتے ہوئے، بوی فراخ دلی کے ساتھ، ادارہ طلوع اسلام کا خط، ان کی خواہش کے مطابق، اور جناب قاسمی صاحب کا جواب شائع کررہے ہیں، اور اپنے معاصر، طلوع اسلام سے بجا طور پر توقع رکھتے ہیں کہ ہماری طرح، وہ بھی، ان دونوں خطوط کوشائع کرے گا، کیونکہ انصاف کا بہی نقاضا ہے۔

اس نوٹ کے بعد، پہلے طلوع اسلام کا خط، اور پھر بیرا جوانی کمتوب شائع کیا گیا، لیکن طلوع اسلام، ''جراً سے کردار اور صحافتی دیانت' کا بی تقاضا نہ نباہ سکا۔ کیوں؟ دونوں خطوط پر نگاہ ڈالنے سے بیدا شخ ہوجا تا ہے کہ کس کا موقف تو ی ہے اور کس کا کمزور۔ کس کا انداز نگارش، شاکستا اور متین و باوقار ہے اور کس کا اسلوب تحریروروغ گوئیوں، کذب بافیوں، الزام طرازیوں اور بہتان متین و باوقار ہے اور کس کا اسلوب تحریروروغ گوئیوں، کذب بافیوں، الزام طرازیوں اور بہتان تراشیوں پر شتمل ہے۔ کس نے عدل و انصاف اور دیا نت و امانت کا دامن تھا متے ہوئے اپنی قار کین کے دونوں رُخ پیش کیے ہیں، اور کس نے انصاف و دیا نت کو پس پشت و ال کر، اپنے قار کین کو تاریکی میں رکھا ہے۔ کس نے دونوں خطوط شائع کر کے، اخلاتی پشت و ال کر، اپنے قار کین کو تاریکی میں رکھا ہے۔ کس نے دونوں خطوط شائع کر کے، اخلاتی جرائے کا مظاہرہ کیا ہے، اور کس نے ایسانہ کرتے ہوئے، اخلاقی نامردی کا شہوت دیا ہے۔ پھر ستم بالائے ستم ہے کہ اپنی '' اخلاقی نامردی'' کو چھپانے کے لیے، اخذته المعزة بالاثم کا مصداق بنتے ہوئے، الثام دیمور کے کھر بی خطاکھ ڈالا۔

۲۱ جنوری۱۹۸۹ء محتر می د کرمی حافظ عبدالرحمٰن بدنی صاحب مریم امنامه "محدث" لا بور،

السلام علیکم، مزاج بخیر! ۲۷ دسمبر ۸۸ء کے جمارے خط کے جواب میں پر وفیسر محمد دین قاشی کا ۱۲ جنوری ۹۸ء کا گرامی نامه موصول ہوا محترم قاشی صاحب کا اپناانداز فکر ہے، اور: " فکر ہر کس بفلار ہمت اوست "

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

**17** \

خط آپ کے نام ، آپ کے ادارتی منصب کے پیشِ نظر لکھا گیا تھا۔ موصوف نہ ہمارے کاطب تھے، نہ ہم ان کے جواب کواس قابل سجھتے ہیں کہ اس پرتھرہ کیا جائے۔ البتہ ان کی منطق کا جواب کی مناسب وقت پرضرور دیں گے۔

کہاہم نے، مدنی صاحب، پرتھا کہ پرویز وہ واحد مخص نہیں، جس نے زمین کو متاع بندہ اور ملک خداسمجھا ہو، آپ کو یا کسی کو بر بنائے دلیل، ان سے اختلاف کا پوراحق حاصل ہے، اور گزارش بیری تھی کہ، بالفاظ دیگر کہ ایسا کرتے وقت ان کی شرم وحیا،" \*\* "، ان کی تحریروں کو کانٹ چھانٹ کرنقل کرنا اور ان پسنسنی خیز سرخیاں جمانا ایک معیاری جریدے کے شایانِ شان نہیں۔ ہماری یہ استدعا آپ کے نزدیک کچھ وزن رکھتی ہے، تو فھو المراد ورنہ کج بحثی کے لیے نہ ہمارے یا ب وقت ہے، نہ ہم اسے دین کا تقاضا تجھتے ہیں۔اللہ ہم سب کو اپنے دین کو تھے تھے کی دفتی دے۔ آھیں۔

داسلام محدلطیف چومدری، ناظم اداره

☆.....☆.....☆

یہ ہے علمی مسائل پر طلوع اسلام کے لکھنے کا انداز۔ قار کین کرام، اس ساری دوطرفہ خط و
کتابت کو ملاحظہ فرما کر، خود اندازہ کر سکتے ہیں کہ کس طرح طلوع اسلام کے کار پرداز، اپنے
خالف کے مدل اور مسکت جواب کو خصرف میہ کہ اپنے قارئین تک نہیں چہنچنے دیتے بلکہ وہ ان
دلائل و براہین کو' کی بحثی' قرار دے کر، اپنے ''دین کا تقاضا'' پورا کرتے ہیں۔ ہیں نے تو اس
خط کا جواب دینا مناسب نہیں سمجھا، البتہ ادارہ محدث نے ، جواباً جو کمتوب ارسال کیا ہے، اس کا
ابتدائی حصہ، ان الفاظ پر مشتمل ہے۔

<sup>●</sup> خطیس بہال افظ واضح نہیں ہے۔ یا درے کریٹی خطآ ج بھی میرے پاس محفوظ ہے۔

www.KitaboSunnat.com

**.** ۳۸

محترم جناب محرلطيف صاحب

السلام علیم! آپ کا ارسال کردہ گرامی نامہ موصول ہوا، جس میں پروفیسر محمد دین قائمی صاحب کے مضمون کے خلاف قلق کا اظہار کیا گیا ہے۔ صاحب مِضمون کی طرف ہے، آپ کے جملہ شکالات کا آپ کو مدل جواب مل جانے کے بعد بھی ،اعتراض نامہ کی ترسیل، باعث افسوں بات ہے۔ قائمی صاحب کے مضامین کے خلاف، آپ کی بے چینی ہے، یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ ان کی تحریب وزن ہے، اوراگروہ، بالفرض، اس قابل ہی نہیں کہ آپ اس پرکوئی تبرہ کریں کہ ان کی تحریب کی توب فرد ہی اس کے متعلق، آپ کی ہی رائے قائم کرلیں گے۔لیکن اس علمی توب فرکر رہئے، قار کمین خود ہی اس کے متعلق، آپ کی ہی رائے قائم کرلیں گے۔لیکن اس علمی کاوش پر آپ کی ناپندیدگی کی وجہ ہے، ان قار کمین کے دہائیوں خطوط سے چیٹم پوٹی کر لینا بھی کاوش پر آپ کی ناپندیدگی کی وجہ ہے، ان قار کمین کے دہائیوں خطوط سے چیٹم پوٹی کر لینا بھی کووقت کی اہم ضرورت جھے ہیں۔

الراقم الائم محدرمضان سلفی ۲۰/۷/۲۰اره



# حرف آخر

مطالعہ قرآن کے ذوق کے باعث، جن بہت سے اہلِ قلم کی تصنیفات تک میری رسائی ہوئی، ان میں جناب پرویز صاحب اور مولانا مودودیؓ دونوں شامل ہیں۔ میں نے دونوں کے لٹریچرکااگر چنفسیلی مطالعہ کیا ہے، نیکن مجھے بیاعتراف ہے کہ جس قدر بالاستیعاب مطالعہ،اول الذكر شخصيت كى كتب اوران كے مجلّه كا ، ميں نے كيا ہے ، اس قدر مؤخر الذكر متى كے لئر يجركا مطالعہ میں نہیں کر پایا۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ ترجمان القرآن کی پوری فائل (ازابتدا تاانتہا) فراہم كريانا ،ميرے ليے جوئے شيرلانے كے مترادف تھا۔ جَبَد طلوع اسلام كى فائل مجھے ہا سانى فراہم ہوگئی۔ باتی رہیں ، دونوں اصحاب کی کتب وتصنیفات ، تو بازار سے بسہولت میسر ہیں۔ پرویز صاحب کی وفات کے تقریباً پونے دوسال بعد ( یعنی دمبر ۱۹۸۷ء ) تک کی فائل کا ایک ایک حرف میری نظروں سے گزراہے۔ کتب پرویز اوران کے ماہوار مجلّہ کے مطالعہ سے میں اس نتیج پر پہنچا ہوں کہ پرویز صاحب کی زندگی کا ایک بڑا حصہ ایسا بھی ہے،جس میں وہ قلب وزبان کی مغائرت کا شکاررہے ہیں،ان کےلسان ودل میں ہم آ ہنگی نہیں تھی۔وہ،اییے ضمیر سےلڑ کر، وہ کچھ کہتے اور لکھتے رہے ہیں جس پران کا ایمان نہیں تھا ، اور جس پر ٹی الواقعہ، ان کا اعتقاد تھا اُسے وہ چھیائے رکھنے پرمجبور تھے۔ان کی اس قلبی کیفیت نے ،ان کےلٹریچر میں وسیع وعریض خارزارِ تضادات پیدا کیا ہے۔ان تضادات میں ہے بعض ایسے بھی ہیں، کدایک وقت میں،اگر ا یک چیزعین مطابق قر آن اور موافقِ اسلام تھی ،تو دوسرے وقت میں ، وہی چیز ، نہ صرف' خلاف قرآن' بلکه صرتے کفروشرک قرار پاگئی۔ تضادات و تناقضات کا وجود ، بہر حال ، کذب وزُوراور در دغ وجھوٹ کوستلزم ہے، جو ہمارے' دمفکر قرآن' صاحب کی اس حد تک فطرت ِ ثانیہ بن چکا تھا کہ وہ جھوٹ بولتے ہوئے اُن کامول کوبھی اپنے کارنامے قرار دیا کرتے تھے، جوسرے سے

### MAR

انہوں نے انجام ہی نہیں دیئے تھے، مقدمهٔ بہاولپور کے فیصلے کا سہرا، اینے سر باندھنا اس کی نہایت واضح مثال ہے۔ ہوس شہرت اور دروغ گوئی کے ہاتھوں مجبور ہوکر، فاضل جج (جناب محمد ا كبرصاحب) يرجمي بہتان تراثى اور افتراء پردازى سے نہيں چوكے۔ اپنى مطلب برآ رى ك لیے، یاایے فکری حریفوں کو نیچا دکھانے کے لیے صحت منداور مضبوط دلائل و براہین کا سہارالینے کی بجائے، اُن کے اقتباسات کو پیش کرنے میں خدع وفریب اور بددیانتی وخیانت کاری جیسے ہتھکنڈوں کواستعال کرنے کے عادی رہے ہیں۔ دوسروں کی عبارتوں کو مکانی اور زمانی سیاق و سباق سے کاٹ کر، مخالط آ رائی کرنا، ان کا شیوہ رہا ہے۔ اینے نظریاتی مخالفین پر جھوٹے الزامات نگانا اوران پر بہتان تراشتے رہنا، اُن کی متمر خصلت تھی۔ اگر کسی نے ،ان کے فکری حریفوں کی بے جامخالفت کرتے ہوئے ، کوئی غلط بات بھی کہددی تو اسکی تائید کر ڈالنا،''مفکر قرآن' برلازم ہوگیا، بغیراس بات کی برواہ کئے کہ یہاں انصاف کے ساتھ، خدالگتی بات کہنے کا تقاضا كيا ہے۔ چنانچه عدل وانصاف اور امانت و ديانت كے مقتضيات كو بالائے طاق ركھتے ہوئے ، اپنوں اور بیگانوں کے لیے وہ وُہرے معیارا ختیار کیا کرتے تھے۔متحدہ ہندوستان میں ، نظام باطل کی جا کری کرنا،اورطاغوتی نظام حکومت کی مشینری کاگل پرزه بنے رہنا، اُن کا ذریعهٔ معاش تھا۔اُن کے فکری تضادات کا ایک حصہ،اُن کے وہنتو ہے بھی ہیں،جن میں وہ دوسروں کوتو یہ تلقین کیا کرتے تھے کہ'' تمہاری جان چلی جائے ،تو چلی جائے ،کیکن جھوٹ ہرگز نہ بولیے۔'' لیکن اینی دو تکے کی نوکری کے لیے بھی ، وہ جھوٹ بو لنے سے احتر ازنہیں کیا کرتے تھے، بلکہ جعلی اورجھوٹے ناموں کے ساتھ قلم کاری کیا کرتے تھے۔میزان پہلیکیشنز لمیٹڈ کے معاملہ میں ،امانت و دیانت،عدل وانصاً ف اورمعروف کاروباری اصولوں کے منافی ، دھن ، دھونس ، دھاند لی اور جبر وزبردی کاانہوں نے جومظاہرہ کیا،وہ بھی کوئی ڈھکی چپپی بات نہیں ہے۔

چوری اور سینه زوری:

" مفکر قرآن" صاحب کے بیا اخلاقی فضائل" اگران کی ذات تک محدودرہتے تو ہمیں اُن سے کوئی پر خاش نہتی الیکن جرت اورانہائی جیرت تواس بات پرہ کہ چوری اورسین ذوری

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### **ሥ**ለ ሶ

کا مظاہرہ کرتے ہوئے ، وہ ،الٹا کوتوال کوڑا نٹا کرتے تھے،اور جن رذائل ومعائب میں دہ خودعمر بحر مبتلارہے ہیں ،ان سے چھٹکارا پانے کی بجائے ، وہ ،انہیں اپنے مخالفین کے سرتھویا کرتے تھے۔وہ خود جھوٹ بولتے تھے ،گراس کاالزام دوسروں پرعائد کیا کرتے تھے۔وہ خود بہتان تراش اورتهت طراز تے مگروہ اس خصلت بدکواوروں کی طرف منسوب کیا کرتے تھے۔وہ اپنے مخالفین ی عبارتوں کوسیاق وسباق سے کاٹ کر پیش کرنے میں بددیانت واقع ہوئے تھے مگروہ، غیروں کو اس حرکت کا مرتکب قرار دیا کرتے تھے۔وہ بغیر کسی دلیل وجمت کے،اپنی طرف سے ایک بات وضع کر ہے،اینے مخالفین کی طرف منسوب کیا کرتے تھے،لیکن پلٹ کروہ اس الزام کو، یہ کہہ کر، اپنے مخالفین کے سرچیک دیا کرتے تھے کہ وہ اُن کے ساتھ بیرویہا ختیار کرتے ہیں۔ وہ خود متناتض الکلام اورتضاد گوتھے، مگروہ بیالزام ، دوسروں پر چسیاں کیا کرتے تھے، اوراپیخ تضادات کو چھیائے رکھنے کے لیے، دوسروں کے'' تفاوات'' کواچھالا کرتے تھے۔ وہ خوداخلاقی رذائل کی گندگی میں لت پت تھے ، مگر کیچڑ دوسروں پراچھالا کرتے تھے،اور سینہزوری کابیروبیا پنانے میں وہ اس قدرسرگرم مے گے فرط جوش میں ہوش کا دامن بھی ،ان کے ہاتھ سے چھوٹ جایا کرتا تھا، جس كا نتيجة تقليب امور، تنكيسِ معاملات تحريف واقعات اور سنِّ حقائق كي صورت ميں ظاہر موتا تھا،اور پھراس صورت حال کا الزام،وہ پلیٹ کر،دوسروں پرعا ئد کیا کرتے تھے۔وہ مالی معاملات میں گر بوکرنے کے الزام کو، اپنی ذات سے دفع کرنے کے لیے، منافقین کے نام لے کر،خوداپنی طرف ہے رسول الله صلی الله علیه وسلم پریمی الزام عائد کر کے،اس دات اقدس واعظم کواپنی سطح پر تھسیٹ لانے میں شرم وعار محسون نہیں کرتے تھے، خداخوفی اور آخرت کی جواب دہی سے مطلق عاری ہوکر محض لوگوں کو اپنا ہم نو ااور حمایتی بنانے کے لیے، اور عامۃ الناس کو قرآن وسنت پر منی، اس نظام سے برگشتہ کرنے کے لیے، جسے وہ "عجمی اسلام" کہا کرتے تھے، اوراس" قرآنی نظام' کے نفاذ کے لیے، (جسے انہوں نے کمیوزم کے معاشی نظام کومغربی معاشرت کے اجزاء کے ساتھ نتھی کر کے ، قرآن کے جعلی پرمٹ پر درآ مدکر رکھا تھا) وہ کوئی بھی گھٹیا سے گھٹیا حربہ اختیار کرنے سے نہیں چوکتے تھے۔اپ مقاصد کی بازیابی کے لیے،ان کی ایک بوی ضرورت

بلکہ شایدسب سے بروی ضرورت ..... بیتھی کہان لوگوں کی شدید مخالفت کرتے ہوئے کوئی وقیقہ فردگذاشت نہ کیا جائے ، جو یا کتان کواسلامی ریاست بنانے کے لیے قرآن وسنت کا نفاذ چاہتے ہیں۔ چنانچیطلوع اسلام میں اس مخالفت کو بلندترین نصب العین کی حیثیت دی گئی ، اور اس کا شاید ہی کوئی شارہ ایسا ہوجس میں عداوت ومخاصمت کی بیموسلا وھار بارش نہ ہوئی ہو، اور مر درِ ایام کے ساتھ ،اس کی شدت میں مسلسل اضافہ ہوتار ہا، یہاں تک کہ جھوٹے الزامات کی بوچھاڑ، دھوکہ وفریب کی بورش اور خیانت و بدریانتی کی بلغار کے ساتھ، مجلّہ ندکورہ میں ، ایک شدید یرا پیگنٹرہ مہم شروع کی گئی، تا کہ قرآن وسنت برمبنی اسلام کے خلاف، اور اسے نافذ کرنے کی جدوجهد كرنے والول كے خلاف، شكوك وشبهات اور ريب وتشكيك كاايبا گرد وغبار اتھايا جائے، كه حقائق نگا ہوں ہے فخی ہوكررہ جا كيں۔ آئے دن نت نے شگو فے چھوڑے اور شوشے اٹھائے گئے۔مولانا مودودیؒ کی برسوں پرانی عبارتوں کو'' نئے تقاضوں اور جدید بنر درتوں'' کے تحت، کھنگالا گیا تا کہ جہال کہیں بال برابر بھی اعتراض جڑنے کی کوئی گنجائش ملے، اسے شائع کر کے معاندانه پراپیگنڈہ کیا جائے ، بیسب کچھ ہوتا رہا،لیکن مولا نا مودودیؓ ان سب شیطانی چالوں سے بے نیاز اور ایں وآ ل سے بے پرواہ ہوکر، خدمت اسلام کے مثبت اور تقمیری کام میں منہک رہے، اور ' ترجمان القرآن' كو مجى بھى ' طلوع اسلام' كاحريف نہ بننے ويا، كين طلوع اسلام ا پنی اس یک طرفہ حریفانہ مشکش کوستفل جنگ میں تبدیل کرڈالنے کے لیے، ہر ماہ مسلسل ایندھن ڈالتا چلا گیا تا کہ نالفت دعداوت کے اس الاؤ کونہ صرف پیر کہ بچھنے نہ دیا جائے بلکہ اے مسلسل اُجرُ کائے رکھا جائے۔ چنا نچے مولا نا مودودیؓ کے خلاف، ایک ہی طرح کی باتوں کومسلسل بدلتے ہوئے انداز واسالیب کے ساتھ، بتکر ار واعاد ہ بسیار، دہرایا جاتار ہاتا کہ نفرت کے اس زہر کے پھیلاؤمیں،جس قدرممکن ہوسکے،اضافہ ہوتارہ۔

مولا نامودودي كاايمان افروز جوالي طرزعمل:

مولا نا مودودیؒ کی خدمت میں ان کے بعض ارادت مندوں کی طرف ہے، یہ درخواست بھی کی گئی کہ آپ ان جھوٹے اور دروغ گولوگوں کا تعاقب فرما کیں، لیکن انہوں نے اس

مولانا نے محترم کا جواب نہ دینا، شاید طلوع اسلام پر، جواب دینے کی نسبت ، کہیں زیادہ گرال گرزا، اور وہ اپنی مخالفت میں شدید سے شدید تر ہوتا چلا گیا، وہ ہر ماہ ، مولانا نے محترم کی عبارات سے، اپنی موشگافیوں کے ذریعہ نئے شئے شئے گو فی جھوڑتار ہا۔ خور دبنی مطالعہ کے ذریعہ، خور دہ گیری کرتار ہا۔ نت نئ نکتہ آفرینیوں سے نئے فتنے اٹھا تار ہا، کین مولا نامودود گئے نے صبر وسکوت کا دامن ہاتھ سے نہ جھوڑا، کی بات کا جواب نہ دیا، اور اپنی آئے کھیں بند کئے رکھیں ، لیکن طلوع اسلام ، اپنے بدن سے ماہ بماہ ، اخلاقی ملبوسات کے حوالہ سے Stripte as کا مظاہرہ کرتا چلا گیالین اسے کون سمجھاتا کہ اسسدیو کئی اچھی بات نہیں کہ آدمی اپنی عام کپڑے صرف اس کے باتار ڈالے کہ شریف آدمی اپنی آئی ہیں ، سیکن شیطان کی نگاہیں، آئی ساری دنیا کی آئی ہیں، بند کر لیس گے۔ شریف آدمی نے تو بھی کچ اپنی آبی اس آبی، تو نورا اس کے پاس آبی، جو نہی ، لباس شرافت اور پوشا کے اخلاق سے عاری، اس مادھو پر پڑیں، تو فورا اس کے پاس آبی، جو نہی ، لباس شرافت اور پوشا کے اخلاق سے عاری، اس مادھو پر پڑیں، تو فورا اس کے پاس آبی، تھیکی دی، پیشے شوئی ، اور اس کے ذہن میں میہ بات ڈالی کہ تمہاری باتوں کا تو جواب ممکن ، کا نہیں، تھیارے دلائل و برامین کی تر دید، بھلاکون کرسکتا ہے، کیونکہ:

"ملا ،طلوع اسلام میں پیش کردہ دعوت کا جواب ، دلاکل و برابین سے تو د نے ہیں سکتا (اس لیے کہ وہ دعوت ، قرآن کی دعوت ہے اور ملا بیچارہ قرآنی دعوت سے محروم ہوتا ہے۔ "•

اورمولا نامودودی کے بارے میں،شیطان نے ان کے کا ٹوں میں بیوجی کی:

''مودودی ٔ صاحب، پرویز صاحب سے خاکف ہیں۔''**©** 

شیطان کے چیلے، دراصل ای قتم کی وحیوں سے اپنی عزت میں اضافہ تصور کرتے ہیں، اور ہم بھی یہ گمان کرتے ہیں کہ اگر کسی کواس خیال سے سرور وراحت ملتی ہے کہ فلاں آ دمی، جھ سے خاکف اور لرزاں و ترسال رہتا ہے، تو اسے ریحت حاصل ہے کہ اپنی طبیعت کی خوشی کے لیے اور اپنی صحت کی بحالی کے لیے الیے کلمات (بی نہیں بلکہ ایسے ظنون واوہام) کو وٹامن کے طور پر

طلوع اسلام، متى ١٩٥٣ء، صفحه ٢٥

استعال کرے۔ آخربعض حالات میں انسان کواپنی بحالی محت کے لیے اگر حرام چیزوں کو کھا لینے کی اجازت ہے، تو راحت بخش خیالات اور مسرت افز ا گمانات سے کیوں نہ طبع نازک کے لیے بہجت وانبساط کا سروسامان کیا جائے۔

### قصه مخضریه که:

مزید برآن، یہ بھی سوچ لیجے کہ جس کے پیش کردہ''انقلابی اسلام'' کے تصور کو دیکھ کر، امت و محدید کے علاء کرام (خواہ ان کا تعلق کئی بھی مکتبہ فکر ہے ہو) بیک زبان ہوکر، اس پرفتو کی گفر عائد کریں اور اس کے برعش، عائم کفر کے یہودی مفکر، عیسائی دائش ور، بے دین سکالرز، اور زندیق و ملحد پیشوایان کفر، اس پرتعریف و نسین کے ڈوئگرے برسائیں، تو اس کا فکر، فکر حق ہے یا فکر باطل؟ اس کا''انقلابی اسلام''محمد رسول اللہ و الذین معہ کے کام کا ہے، یا عالم کفرواشر اکیت کے کام کا؟ اس کی ذات، اہل ایمان کے لیے ستحن دیسندیدہ ہے یا اہل کفر کے لیے؟ وہ اپنا ایکان سے یہ نظریات کے والے ابن تیمید، نظریات کے والے ہی قدروا ہمیت کا حامل ہے یا سلمان رشدی یا تسلیمہ نسرین کی ہی عزت و تکریم کا؟

اوراس کے ہم قدم وہم رکاب رہے گا۔ ۲.....دوسرا وه گروه جوطلوع اسلام کےلٹریچر کاسطحی اوریک طرفہ مطالعہ کر کے، اس کے بارے میں اچھی رائے قائم کر کے مطمئن ہو چکا ہے، وہ اس کتاب کو پڑھ کر تذبذب کے دوراہے پر کھڑا سوچ رہا ہوگا کہ کون ساراستہ صحح ہے اور کون سا غلط؟ ایک طرف اگر وہ پرویز صاحب کی شگفتہ تحریر سے متاثر ہوکر'' مفکر قر آن'' کے خلوصِ قلب کا قائل ہو چکا ہے تو دوسری طرف اس کتاب کا حقائق پر مشملل مواد، اُس کی اس عقیدت پرسخت چوٹ لگائے گا جو پرویز صاحب کے لیے اس كے سويدائے قلب ميں پيدا موچكى ہے۔ تذبذب كے اس دورائے يركسي بھى راستے پر پیش قدی کرنے سے پہلے اگراس نے تحقیق سے کام لیا اور جن کتے و رسائل کے حوالے اس کتاب میں دیے گئے ہیں، ان تک رسائی یا کر حقیقت حال کو جانے کی کوشش کی ، تو وہ مصنف کی تحقیق کی داد دیے بغیر نہیں رہ سکتا اور بالآخر كركسول كي صحبت ميں سلنے والا به فريب خورده شاہين اينے اصل مقام كي طرف ملٹ کرراہ ورہم شہبازی اختیار کرنے پر مجبور ہوگا۔

ساسستیراٹولدان لوگوں پر مشتل ہے جوسالہا سال سے طلوع اسلام کے لڑ بچرکا کیے۔ رُخا مطالعہ کرکے ، ہراُس جماعت اور ہراُس فرد کے خلاف اپنے سینوں ہیں کینہ و کدورت پیدا کر چکے ہیں ، جس کے خلاف اپیا کرنا ، طلوع اسلام کا نصب العین بن چکا ہے۔ یہ لوگ ، اپنے مسلک کی حمایت اور اپنے فکری مخالفین کی مخالفت میں ، اپنے قلوب ونفوں میں شدید حمیت جاہلیہ سکین تعصب اور سخت ضد پیدا کر چکے ہیں ۔ ایسے لوگوں پر اس کتاب کے مطالعہ کا وہی اڑ ہوگا جو زولِ پیدا کر چکے ہیں ۔ ایسے لوگوں پر اس کتاب کے مطالعہ کا وہی اثر ہوگا جو زولِ قرآن نے مشرکین عرب کی ذہنیتوں پر کیا تھا: ﴿ وَلا یَزِیْدُ الظّلِمِیْنَ اِلّاً خَسَادًا وَ ﴾ اس کتاب کے مطالعہ سے ان کی چینی نکل جا کیں گی، وہ چلا کیں خسادًا وہ گیا ہیں گی، وہ چلا کیں گے، شور مجا کیں گی، وہ چلا کیں گے، شور مجا کیں گی، وہ چلا کیں گے، شور مجا کیں گی، سب وشتم اور دشنام طرازی پر اُٹر آ کیں گے اور یہ کہہ کر

### maju

ہیں ک آ سان سر پراٹھالیں گے؟ تناو و کیھنا ، لینا ، کیڑنا ، دوڑنا ، جانے نہ پائے نگار لے چلا ، میری شکیبالی وہ کافر لے چلا 🗣 (ر اس آخری ٹو لے نے بھی پہلے دوطبقوں کی طرح ،ٹھیک دہی ردعمل ظاہر کیا ہے،جس کی باعث جاء مجصة قع تقى، چيخ چلان ، شور ميان اورسب وشتم يرأت آن كايدرة عمل ، طلوع اسلام جون نه ہوسکی۔ ٢٠٠٢ء میں ظاہر ہوا ہے۔اس گروہ کے متعلق میں نے پیم کھاتھا کہ؟ ، (ر '' مجھے بیبھی بیشگی اندازہ ہے کہ اس کتاب کے مواد کے بارہ میں وابستگان طلوع ان کی سے السلام کی طرف سے میا جائے گا (جیسا کہ بداکٹر کہا کرتے تھے) کہ پرویز كوئي تنجال صاحب (باطلوعِ اسلام) کی عبارات کوتو ژمروژ کرلکھا گیاہے۔" دواغترا میرا بی بھی اندازہ سو فیصد درست ثابت ہوا، اور مقالہ نگارٹھیک وہی کچھ لکھتے ہیں جس کی 77 مجھے تو تع تھی ، وہ فرماتے ہیں: عصيل منه '' پرویز صاحب یا ظلوع اسلام کے اقتباسات تو ژمرو ژکر، اور سیاق و سباق سے علىدەكركے بيش كيے جاتے ہيں۔" • زي حالانکہ جہاں میں نے بیٹیگی اندازہ رقم کیا تھا، وہیں اس کے متصل ہی میں نے یہ بھی عرض کر دیا تھا کہ<sup>ا</sup> كابتب وحح ١٥٠ '' جو شخص بیہ بات کہے، اس سے کہیے کہ جوا قتباسات اور حوالے اس کتاب میں مقام برال شالع کیے گئے ہیں، وہ ان سے متعلقہ کتب ومجلّات کو لے آئے اور اس کے بعد آپ کو بتائے کہ کہاں الفاظ کو توڑا مروڑا گیا ہے اور کہاں عبارات کو غلط پیش کیا ہے، جب مگیا ہے۔ آپ اس کا شدت سے مطالبہ تیجیے آپ دیکھیں گئے کہ وہ اپنے دعویٰ ا بير کروی تھی ً کے ثبوت میں کوئی دلیل بھی پیش نہیں کرسکیس سے \_" • ۳۲۲۳۳ (زیر بحث)، ۳۲۲۳۳

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

🙃 اليناً، صفحه ٣٧ 🕻 🕻 طلوع اسلام، جون ٢٠٠١ء، صفحه ٤ 🕜 كتاب (زير بحث)، ص

میں صرف کتاب (زیر بحث) اور مررحوالد کی صورت میں ایمنا صفحہ ..... کھا گیا ہے۔

صا٠

🖈 چونکہ کتاب'' جناب غلام احمد پرویز، اپنے الفاظ کے آئینے میں'' کا نام بہت لمباہے، اس لیے اس کی جگہ حوالوں

### m9'

ی طرف منسوب کیا گیا ہے، کیونکداُن ہی کا بداصول ہے کہ کسی چیز کو بلا اختلافی نوٹ کے شایع کرنا ،دلیل موافقت قرار پاتا ہے۔' •

## پہلا اعتراض:

طلوع اسلام کے جس اقتباس میں حضرت سلمان فاری وَلَا اُنَّهُ کُوتاریخی اعتبار ہے ایک وضی شخصیت قرار دیا گیا ہے، اس کا حوالہ طلوع اسلام نومبر ۱۹۲۹ء صفحہ ۲۵ دیا گیا ہے، جب کہاس مقام پراییا کوئی اقتباس موجود نہیں ہے۔ چنانچہ مقالہ نگار نے اپنے تقیدی مضمون کے آخر میں محولہ بالاصفحہ کا عکس بھی پیش کیا ہے۔

بیاعتراض بالکل بجا ہے۔ کیونکہ کتاب میں، احتیاط کے باوجود، حوالہ غلط درج ہوگیا ہے۔ جس کا مجھے افسوں ہے۔ بہر حال بیا قتباس فی الواقعہ طلوع اسلام نومبر ۱۹۵۳ء کے شارہ میں صفحہ ۴م پر موجود ہے جس کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ میں مقالہ نگار کا شکر گزار ہوں کہ انہوں نے اسی نغرش کی نشان دہی گی۔

## دوسرااعتراض:

دوسرازیراعتراض اقتباس وہ ہے جس میں حضرت معاویہ ذائفہ کے کا بیب وجی ہونے کی نفی کی گئی ہے۔ معترض کا اعتراض یہ ہے کہ مصنف کتاب نے جو یہ کہا ہے کہ ہے۔ '' قویہ بات غلط ہے، کیونکہ اسلام (یا پرویز صاحب) نے کسی اختلائی رائے کو ظاہر نہیں کیا۔'' تو یہ بات غلط ہے، کیونکہ مضمون کے آخر میں ''استدراک'' کے زیرعنوان، بایں الفاظ یہ اختلائی نوٹ موجود ہے:

''اس مقالہ میں جس قدر حصہ تاریخ ہے متعلق ہے، ظاہر ہے کہ اسے بیتی نہیں کہا جاسکتا۔ اس لیے اسے احتیاط سے قبول کرنا چاہیے۔ یہ احتیاط اس وقت اور بھی ضروری ہوجاتی ہے جب معاملہ صحابہ '' کبار کے متعلق ہو۔ اس سلسلہ میں ہم طلوع ضروری ہوجاتی ہے جب معاملہ صحابہ '' کبار کے متعلق ہو۔ اس سلسلہ میں ہم طلوع اسلام میں بڑی تفصیل سے لکھ چکے ہیں۔ اور وہ مباحث اب'' قرآنی فیصلے''

۵ کتاب(زیربحث)، صفحه ۸۲

### <u>۳9</u>۷

(جلد دوم) میں درج ہو گئے ہیں،جنہیں اس موضوع کی تفصیلات سے دلچیں ہو،

وہ اسے وہاں دیکھ سکتے ہیں۔" 🛮

اس اقتباس میں، ہر شخص خود دکی سکتا ہے کہ حضرت معاویہ رہائی کے کا تب وی ہونے یا نہ ہونے کے متعلق ایک حرف بھی موجود نہیں ہے۔ صرف یہ ' وعظ' ' موجود ہے کہ تاری سے متعلقہ حصہ غیریقینی ہے، اس لیے اسے احتیاط سے قبول کرنا چاہیے۔ یہ احتیاط اُس وقت اور بھی ضروری ہوجاتی ہے جب معاملہ کبار صحابہ کے متعلق ہو ۔ لیکن مقالہ نگار صاحب محض میری مخالفت میں، اسے حضرت معاویہ ڈاٹٹو کے کا تب وی ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں، اسے حضرت معاویہ ڈاٹٹو کے کا تب وی ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں، اختلافی رائے' قراردیتے ہیں اور پھراس فاسد پرایک اور فاسد کا یہ کہ کراضا فہ فرماتے ہیں کہ:

"ملاحظ فرمایا آپ نے، پروفیسر موصوف کا دعوی تھا کہ طلوع اسلام یا پرویز صاحب نے کوئی اختلافی اختلافی نوٹ نہیں لکھا، اس لیے اسے پرویز صاحب سے منسوب کیا گیا ہے۔ آپ ذرا اس دیانت کو ملاحظہ فرما ہے۔ مستشرقین کی کتابیں بھی اسلام پر تنقید ہے مملو ہوتی ہیں، گرآج تک سی مستشرق نے بھی اس قتم کی علمی خیانت کا مظاہر ہنتیں کیا جس کا اظہار پروفیسر موصوف نے کیا ہے۔"

استدراک کے زیرعنوان، طلوع اسلام نومبر ۱۹۲۳ء صفحہ ۵۵ پر موجود عبارت کو (جوقطعی طور پر حضرت معادیہ زلائے کے کا تب وحی ہونے یا نہ ہونے سے غیر متعلق ہے) محض سیندز وری سے ''اختلافی رائے'' قرار و کے کر مقالہ نگار کا''الٹا چورکوتوال کو ڈانے'' کا مصداق بنتا، واقعی قابل داد ہے۔ مستشرقین نے ایسی علمی خیانت کا مظاہرہ کیا ہے یانہیں، لیکن مقالہ نگار نے اصل مسئلہ سے قطعی غیر متعلقہ عبارت کو' اختلافی رائے'' ظاہر کر کے جس علمی خیانت کا مظاہرہ فر مایا ہے،

وہ تو ہم سب کے سامنے ہی ہے۔ پھرعدل وانصاف اور امانت و دیانت کا بیدمعیار بھی ہمارے

د فتر ہم سب کے سامنے ہی ہے۔ پھرعدل وانصاف اور امانت و دیانت کا بیدمعیار بھی ہمارے

سامنے ہی ہے کہ مقالہ نگار صاحب ایک طرف تو مصنف کتاب پرعلمی خیانت کامن گھڑت اور جھوٹا الزام عاید کرتے ہیں اور دوسری طرف اُس ''مفکر قرآن'' کی حمایت ہیں کاغذسیاہ

€ طلوع اسلام، جون ۲۰۰۲ء، + نومبر۱۹۲۳ء، ص ۵۷

<sup>• 🗗</sup> طلوع اسلام، جون ۲۰۰۱ء، ص٠١

مقاله نگاراس باب كى سى مثال اوركسى دليل كى بھى ترديز بين كريائے۔الحمدلله. باب نمبر كى ..... ساتوي باب ميں، جو'' تائيد باطل كاروية يرويز'' كے زيرعنوان ہے، دواليي مثالين پيش کي گئي جين جن مين ' 'مفكر قر آن'' صاحب ،مولا نا مودوديٌّ کي مخالفت اور عداوت وعناد کے جوش میں ہوش سے عاری ہو کر، دو باطل اُمور کی تائیدیرٹل جاتے ہیں۔مقالہ نگارنة وان دونول مثالول، اورنه بى ان كودلاك كى ترديدكر سكے الىحمد لله على ذلك.

باب نمبر ٨ :..... تھویں باب كاعنوان ہے'' تخیلاتی مقصود اور حكمت عملی''۔اس باب میں ایک ایسی اُصولی حقیقت پیش کی گئی ہے، جس پرسلف وخلف اور ہرعصر ومصر کے علاء وفقہاء متفق ہیں۔ ہاری زبان میں، اسے سیدابوالاعلیٰ مودودیؓ نے بایں الفاظ بیان کیا ہے: " ایک اُصول کو قائم کرنے پر ایسا اصرار، جس سے اس اُصول کی نسبت، بہت

زیاده اہم دینی مقاصد کونقصان پینج جائے ،حکمتِ عملی ہی نہیں ،حکمتِ دین کے بھی

اى أِصوِلى حقيقت كے تحت كى ذيلى حقيقتيں،مثل اختيار أهون البليتين وغيرہ سمٹ آتی ہے۔ برویز صاحب نے سلف و خلف کے جملہ علماء و فقہاء کونظر انداز کر کے، صرف مولانا مودودی ہی کواس'' جرم'' کا مرتکب قرار دے کر، اُنہیں جس قدر نشانہ بنایا ہے، اس قدر کسی اور مسلہ پرنشانہ بیں بنایا۔ یہاں تک کہاس مسلم کی آٹر میں مولانا مودودیؓ کے خلاف ایک ایسی آ تشِ جنگ بھڑ کائی گئی، جس کے الاؤ کو زندہ وتو انا رکھنے کے لیے وابستگانِ طلوعِ اسلام اب تك ايندهن والت علي آرب ميں ميں في متكرين حديث كر مرفيل كے خلاف يد وقلمي جنگ ، ا پنی سرز مین پرقرآن وسنت کے ہتھیاروں سے نہیں لڑی بلکہ ''مفکر قرآن' ہی کی گراؤنڈیران ہی کے ہتھیاروں سے لڑی ہے۔ کیونکہ میرایہ ذاتی تجربہ ہے کہ بیالوگ قرآنی دلائل کو اپنی تاويلاتِ فاسده كانشانه بنادية بين،اوراس طا كفه كاند هےمقلدين،ان " قرآني تحريفات " کو بلند پاید' علمی نکات'' قرار وے دیتے ہیں۔صاحبِ تر دیدا پنی جگہ مطمئن ہوجاتے ہیں کہ

<sup>📭</sup> تعيمات، ج ۲،ص ۷۱

میں نے معرضین کے و قرآنی دلائل' کا جواب دے دیاہے اور دوسری طرف کی قوم عمون ،ان '' قرآنی جواہر یاروں' پر مطمئن رہتی ہے اور نیتجتًا بات کسی قطعی فیصلہ پر پہنچنے کی بجائے بھنور میں پھنسی ہوئی کاغذی ناؤ کی طرح وہیں کی وہیں رہتی ہے۔رہے احادیث وسنت نبی مشخ اَلَیْا کے دلائل، تو وہ ان لوگوں کے نز دیک سرے سے حجت ہی نہیں ۔ باتی رہ گئے فقہاء ومجتهدین کے افکار ونظریات، تو ان کو بیلوگ بھلا کیا وزن دیں گے، جوخودرسول اللہ مشخ اَلَیْم کی احادیث کورڈ کردیئے کے عادی ہوں۔اس لیے ان لوگوں کے سامنے نہ قرآ نی دلائل ہی کارگر ہیں اور نہ ہی حدیث وسنت کی کوئی دلیل پیش کرنا ہی سودمند ہے، اور نہ فقہاء وعلماء کے ارشادات۔ان لوگوں کی گردنیں، اگر جھکتی ہیں تو صرف 'مفکرِ قرآن'' کے مقولات ومقالات اور طلوع اسلام کی عبارات و اقتباسات ہی کے سامنے۔ ان افراد کے نزدیک رسول خدا منطق این کی اتباع، شخصیت پرستی ہے، کیکن قرآن کے نام پر، پرویز صاحب کی نت نئ بدلتی ہوئی آ راء واہواء کی اتباع '' خدایتی'' ہے۔اس لیے میں نے اس باب میں طلوع اسلام اور پرویز صاحب ہی کے لٹر پچر سے وہ دلائل پیش کیے ہیں، جوخود 'مفکر قرآن' کی تروید اور جملہ علماء سلف وخلف (بشمول مولا نا مودودیؓ) کی تائید پرشاہدعدل ہیں۔

مجھےخوشی ہے کہ اس باب میں مذکور دلائل و براہین کا بھی مقالہ نگار سامنانہیں کرپائے اور تر دیدتورہی ایک طرف، وہ اعتراض تک کی گنجائش نہ پاسکے۔الحمد للّٰہ علی ذلک

باب نمبر 9 :..... باب نمبر 9 کاعنوان ہے ..... ' مفکر قرآن' کے اکا ذیب واباطیل' ...... اس باب میں بھی ،حکمت عملی کے مباحث کا وہ حصہ زیر بحث آیا ہے جوبعض ناگز برصور توں میں جواز کذب جواز کذب کے مباحث پر شمل ہے، مت بھو لیے کہ بعض ایسی ناگز برصور توں میں جواز کذب پر جملہ علماء او لین و آخرین شفق ہیں، لیکن ' مفکر قرآن' صاحب، ماضی و حال کے جملہ علماء و فقہاء کونظر انداز کر کے صرف اور صرف مولانا مودودیؓ ہی کونشانہ بناتے ہوئے بیتاثر اُچھالا کرتے تھے کہ صرف مودودیؓ ہی کے نزدیک:

"ا قامت دین جیسے اہم مقاصد کے لیے، اُصولوں میں لیک اور استثنا تو ایک

طرف،ان کے لیے جھوٹ بولنا بھی نہ صرف جائز بلکہ ضروری ہوجاتا ہے۔" • فورفر مائے کہ''مفکر قرآنی بصیرت''کا غور فرمائے کہ''مفکر قرآن 'صاحب کی وہ عقل عیار، جسے وہ اپنی''قرآنی بصیرت''کا نام دیا کرتے تھے، مولانا مودودیؒ کے ایسے اقتباسات کو پیش کرتے ہوئے بعض نا گنزیو حالات، کی شرط خیاناً حذف کردیا کرتی تھی۔

ہبرحال اس کے مقابلہ میں، پرویز صاحب کا موقف یہ ہے کہ کی بھی شخف کے لیے کسی بھی خف کے لیے کسی بھی حال میں جھوٹ بولنا جائز نہیں ہے۔اسے مرجانا قبول کرلینا چاہیے لیکن جھوٹ ہر گر نہیں بولنا چاہیے، کیونکہ قرآن کسی حالت میں بھی جھوٹ کی اجازت نہیں دیتا۔ اس موقف کے حق میں، پرویز صاحب بڑے دھڑ لے سے ایک قاعدہ کلیہ بایں الفاظ پیش کیا کرتے تھے:

ی، پرویر صاحب برے وسر سے سے ایک اعدہ ملیہ بایں معاط ہیں ہے رہے ہے۔
"اگر سند قرآن رہے اور اس اُصول کو تسلیم کرالیا جائے کہ قرنِ اوّل کی تاریخ کا جو بیان، قرآن کے خلاف ہے، وہ غلط ہے تو کسی کواپنی فریب کاریوں اور کذب تراشیوں کے لیے دینی سندنہیں مل سکتے۔" €
تراشیوں کے لیے دینی سندنہیں مل سکتے۔" €

اس کے بعد مئیں نے "مفکر قرآن" جناب غلام احمد پرویز صاحب کے چند صریح جھوٹ،
واضح اکا ذیب اور نمایاں اباطیل ، طلوع اسلام ہی کے لٹریچر سے چیش کر کے بیکھا ہے کہ؛

"فلامر ہے کہ" مفکر قرآن" جناب پر دیز صاحب سے بڑھ کر قرآن کو سند ماننے
والاکون ہوسکتا ہے ، اور ان سے بڑھ کر قرنِ اوّل کی تاریخ کو جو خلاف قرآن ہو،
غلط قرار دینے والاکون ہوسکتا ہے؟ لیکن پھر حیرت بالائے حیرت اور تعجب برتعجب
عالی امر پر کہ خود ان کو اپنی فریب سازیوں ، بہتان تراشیوں ، خیانت کاریوں
اور مغالط آرائیوں کے لیے (جن کا تفصیلی ذکر ابواب گزشتہ میں کیا جاچکا ہے)
د بنی سند کہاں سے مل گئی ؟ کیونکہ کذب و زُور اور دجل وفریب کی شاید ہی کوئی
الی صورت ہو، جے اُنہوں نے اختیار نہ کیا ہو۔ " ق

<sup>🗗</sup> طلوع اسلام، ديمبر ١٩٨١ء، صفحه ايم

<sup>🚯</sup> طلوع اسلام، جولائی ۱۹۵۹ء،صفحة ۳۳

<sup>🖨</sup> کتاب(زربحث)،صفحها ۳۰

بہرحال اس باب میں مٰدکورکسی چیز کی تر دید و تغلیط کی ہمت طلوعِ اسلام کے مقالہ نگار کو نہیں ہوسکی۔الحمد للّٰہ علی ذلک

باب نمبر ۱۰ ..... وسوی باب کاعنوان ہے ..... ' وائ انقلاب کا ذاتی کردار' ..... یہ پورا باب مولانا عبدالرحمٰن کیلانی کی کتاب ' آئینہ پرویزیت' سے ماخوذ ہے۔ اس باب میں طلوع اسلام ،ی کی اُمت کے ایک فرد جناب محمطی بلوچ صاحب نے شہد شاہد من اہلها کا مصداق بنتے ہوئے' ' مفکر قرآن' صاحب کی مالی چیرہ وستیوں کو بے نقاب کیا ہے اور پرویز صاحب نے جن پرویزی حیلوں کے ذریعہ میزان بہلی کیشنز کو مالی گر ہر اور خورد برد کے ذریعہ میزان بہلی کیشنز کو مالی گر ہر اور خورد برد کے ذریعہ نقصان پہنچا کراس کی جان نکالی ، ان کا ذکر کیا گیا ہے۔ ' مفکر قرآن' نے اپنی ذات سے ان الزامات خیات کو دفع کرنے کے لیے جو بحکنیک اختیار کی ہے ، اسے محمطی بلوچ نے بایں الفاظ بیان کیا ہے:

"صحافتی بازیگری کی ایک شینیک یہ بھی ہے کہ جب آپ کے کسی کام پر اعتراض
کیا جائے تو آپ کسی ایسی مشہور ہستی کا نام لے دیجیے جس کا تقدس واحرام
خاطب کے لیے مسلم ہو، اور اس ہستی کی کسی ایسی ہی مفروضہ منطعی کی نشان وہ بی
کردیجے جیسی آپ سے مرز د ہوئی ہے، اور کہد دیجے کہ یہ ایسی کوئی بردی بات نہیں
ہے۔ اپنے جرم کو ہلکا کرنے کے لیے کسی مشہور ہستی کواپی سطح پر لاکھڑا کرنا تو دنیا
کے بہت سے شاطروں کا شیوہ رہا ہے، لیکن اس مقصد کے لیے حضورا کرم منظی ہیں تی کہ ہتی کووہی شخص استعال کرسکتا ہے جس کے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان تک کا
کہ ہستی کووہی شخص استعال کرسکتا ہے جس کے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان تک کا
بھی شائبہ ندر ہا ہو۔ حب عادت اس مقام پر بھی پرویز صاحب نے کمر بیونت
اور تحریف سے کام لیا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضورا کرم طبی ہی تہیں انداز کا الزام
کبھی بھی نہیں لگایا گیا کہ آپ معاذ اللہ بینے کے معاطم میں گڑ ہوکرتے ہیں۔
تب ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں اور دوسرے ضرورت مندوں کوزیادہ۔ یہ بات نہیں کہ
سے ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں اور دوسرے ضرورت مندوں کوزیادہ۔ یہ بات نہیں کہ

7+7

انہیں یہ شکایت پیدا ہوئی کہ آپ طفی ایک معاذ الله خود کچھ لے لیتے ہیں، دنیا جانتی ہے کہ حضور اکرم مطنے آیا نے صدقات کے اموال کو اینے اور اینے اہل و عيال يرحرام كرركها تقا\_ (حديثِ دل گدازے،صفحه ٣٨،٣٧+ وآ مُنينه پرويزيت)" • اس باب كمندرجات يربهي، مقاله نگاركوكسي اعتراض كى تخبائش نيل يائى۔ الحمدلله باب نمبراا: ..... يوكتاب كا آخرى باب ب، اس كاعنوان 'اخلاقى نامردى' ب-اس باب میں جس چیز کو'' اخلاقی نامردی'' قرار دیا گیا ہے وہ منگرین حدیث کا دہ روبیہ ہے جس کے تحت پرلوگ جب کسی سے اختلاف پر اُئر آتے ہیں تو دوران بحث اینے موقف کو تو طلوع اسلام کے قارئین کے سامنے کی طرفہ طور پر پیش کردیتے ہیں، کیکن اپنے مخالف کے موقف کو اُن كے سامنے آنے نہيں ديتے عامة الناس كے سامنے، وه تصوير كا و بى ايك رُخ لاتے ہيں، جوانہیں پہند ہے،کیکن تصویر کا دوسرا رُخ جے وہ ناپسند کرتے ہیں، پیش کرنے کو وہ اپنے مفاد کے خلاف سیجھتے ہیں۔ان لوگوں کی انتہائی کوشش یہی ہوتی ہے کہ قار نمین طلوع اسلام،ان کے کیے رُنے مطالعے پر ہی اپنی رائے قائم کر کے بیٹھ جائیں ادر کسی دوسرے شخص کا موقف،خواہ وہ کتنا ہی مضبوط، قوی اور سیح ہو، ان کے سامنے آنے ہی نہ پائے۔ وہ اگر اپنے مخالف کے نقطہُ نظر کا تذکرہ کرتے بھی ہیں تو اُس (مخالف) کےالفاظ میں نہیں، بلکہ خوداینے الفاظ میں،متغیر مفہوم کے ساتھ کرتے ہیں۔اس باب میں ''اخلاقی نامردی'' کی دونہایت صریح مثالیں بدی تفصیل ہے پیش کی گئی ہیں۔ایک مثال وہ ہے جو''سنت کی آئینی حیثیت'' پرمولانا مودودیؓ اور ڈاکٹر عبدالودودصاحب کے مابین مراسلت سے تعلق رکھتی ہے اور ابتدائے مراسلت ہی میں ڈاکٹر صاحب نے پوری مراسلت کی اشاعت کا وعدہ کیا تھا۔لیکن مولانا مودودیؓ کےمضبوط دلائل کوطلوعِ اسلام کے قارئین تک نہ چنجنے دیا گیا اور ڈاکٹر عبدالودود صاحب ہی کے بعض خطوط کو یک طرفه طور پرشایع کر ڈالا گیا۔ آخراس طرزِعمل کو''اخلاقی نامردی'' کے سوااور کیا نام دیا جاسکتا ہے۔ نیز اس مثال میں مولانا مودودیؓ کی عبارات کو جس خیانت کارانہ

<sup>🛭</sup> كتاب (زىر بحث) بصغی ۳۳۰

انداز میں پیش کر کے،عبارات کے مصنف ہی کو دھو کہ دینے کی کوشش ڈاکٹر صاحب نے فرمائی تھی،اس کی بھی دس گیارہ مثالیں پیش کی گئی ہیں۔

''اخلاقی نامردی''کی دوسری مثال، اس خط و کتابت پرمشمل ہے جومیر ہا اور جناب مجد لطیف چو ہدری، سابق ناظم ادارہ طلوع اسلام کے درمیان دئمبر ۱۹۸۸ء اور جنوری ۱۹۸۹ء میں ہوئی تھی۔ دونوں طرف کی مراسلت کو دکھے کر ہر شخص خود اندازہ کرسکتا ہے کہ کس نے اپنے موقف کوا چھے انداز میں پیش کیا ہے اور کس نے اور چھے انداز میں ہیش کیا ہے اور کس نے اور چھے انداز میں ہی کملو ہے اور کس کا افتر اپر دازیوں اور بہتان تراشیوں پرمشمل ہے، پھر ساتھ ہی محمد لطیف صاحب نے مطالبہ بھی کیا کہ ان کے ارسال کردہ مکتوب کو''محد ش' میں شالعے کیا جائے۔ محدث نے تو دونوں طرف کی مراسلت کو، مارچ ۱۹۸۹ء کے شارہ میں شالعے کردیا، کیکن صحافتی دیا نہ تو دونوں طرف کی مراسلت کو، مارچ ۱۹۸۹ء کے شارہ میں شالعے کردیا، کیکن صحافتی دیا نہ تو تو دونوں طرف کی مراسلت کو، مارچ ۱۹۸۹ء کے شارہ میں شالعے کردیا، کیکن صحافتی دیا یہ تقاضا، طلوع اسلام پورانہ کرسکا اور اپن'' اخلاقی نامردی'' کی روش پر برقر ار رہا۔ بہرحال اس آخری باب میں بھی پیش کردہ جماری کسی بات کی ، نہ تو تر دید ہی مقالہ نگار

بہر حال اس احری باب یں بی میں فروہ ہماری کی بات کی مصور و دیوس معالیہ ا ہے ہوسکی اور نہ ہی وہ کوئی اعتراض کریائے۔الحمد لله علی ذلك

### حرف آخر:

آ خری باب کے بعد' حرف آخر' کے ذرعوان میں نے چندصفات میں پوری کتاب کا خلاصہ بیان کیا ہے اور یہ بتایا ہے کہ مفکر قرآن' جناب غلام احمہ پرویز صاحب کن غیرا خلاق اور غیر شائت پرویزی ہتھنڈ وں سے کام لے کر علائے کرام کو بالعموم اور مولانا مودودیؓ کو بالخصوص، تذلیل وتصلیل اور استہزاء وتضحیک کا نشانہ بناتے رہے ہیں اور مولانا مودودیؓ کس طرح پرویز صاحب کے معاندانہ اور زہر ملے پراپیگنڈے کے جواب میں، صبر وسکوت کا دامن فقامتے ہوئے اور إِذَا مَوْوْ ا بِاللَّهُوِ مَوُّوْ ا بِحَرَامًا کی روش اختیار کرتے ہوئے خدمت اسلام کی شبت کا وشوں پر جے رہے ہیں۔ اس سلطے میں مولانا مودودیؓ کے انتہائی شائت طرف کی وضاحت کے لیے، میں نے اُن کا ایک اقتباس بھی .....مولانا مودودیؓ کا ایمان افروز جوائی وضاحت کے لیے، میں نے اُن کا ایک اقتباس بھی .....مولانا مودودیؓ کا ایمان افروز جوائی

طرز مل ..... کی سرخی کے تحت پیش کیا ہے۔

مقاله نگار کا پہلا اعتراض (بسلسله حرف آخر):

'' حرف آخر'' کے زیر عنوان میری مندرجہ ذیل عبارت کو (جو صفحہ ۳۸۳ پر موجود ہے) مقالہ نگار نے ہدف اعتراض بنایا ہے:

"وہ (پرویز صاحب) مالی معاملات میں گڑبڑ کے الزام کو، اپنی ذات ہے وقع کرنے کے لیے، منافقین کے نام لے کر، خودا پی طرف سے رسول اللہ طرف کے اللہ عالید کر کے اس ذات اقدس واعظم کو، اپنی سطح پر گھیدٹ لانے میں شرم و عارمحسوں نہیں کرتے۔" •

پرویز صاحب کے شرم و حیا کے حوالہ ہے، اس عبارت کو مقالہ نگار برسوں پہلے لکھے ہوئے میرے ایک خط کی مندرجہ ذیل عبارت کے ساتھ ، متضاد و متصادم قرار ویتے ہیں:
'' میں نے بھی بیضرورت محسوں نہیں کی کہ مضبوط ولائل اور قوی براہین کے ساتھ پرویز صاحب کی تر دید کرڈالنے کے بعد، اُن کے متعلق'' بے شرم ہے، بے حیا ہے جیسے سوقیا نہ الفاظ بھی استعال کروں۔'' (کتاب زیر بحث ، صفح ۲۵۲۲) ع

سیالفاظ میرے اُس خط سے ماخوذ ہیں جو ہیں نے جنوری ۱۹۸۹ء میں مجم لطیف چو ہدری ناظم ادارہ طلوع اسلام، لا ہورکواس وقت کھے تھے جب کہ اُنہوں نے محدث میں چھپنے والے میرے ایک مضمون پر اظہارِ قاتن کرتے ہوئے اور مجھ پر جھوٹے الزامات کی بوچھاڑ کرتے ہوئے بید کھا تھا کہ میں (قاتمی صاحب) نے پرویز صاحب کے لیے" بے حیا ہے، بے شرم ہے" جیسے بازاری الفاظ استعمال کیے ہیں، اُس وقت میں نے جوابا انہیں بیکھا تھا کہ؛ میرا مقالہ (جس پر آپ اعتراض فرمارہے ہیں) ماہنامہ محدث کے دیمبر میں میرا مقالہ (جس پر آپ اعتراض فرمارہے ہیں) ماہنامہ محدث کے دیمبر میں میں ہے۔ کیا آپ اس میں میں کہیں ہے جمالہ کھا سکتے ہیں کہ "پویز بے شرم ہے، بے حیا ہے" اس بے سرو باازام

♦ طلوع اسلام، جون ٢٠٠١، صفحه ٢٠٠٨ مناهم

<sup>@</sup> طلوع اسلام، جون ٢٠٠٧ء،صفيد ٧

تراثی اور بہتان طرازی کے جواب میں ، میں اس کے سواکیا کہ سکتا ہوں کہ؛

ظالم! جفائیں کر ، مگر اتنا رہے خیال

ہم ہے کسوں کا بھی کوئی پروردگار ہے!

میں پرویز صاحب کے فکر کی تردید میں ، ڈیڑھ دوسال سے' محدث' میں سلسل کھ

رہا ہوں۔ میں نے بھی بیضرورت محسوس نہیں کی کہ مضبوط دلائل وقوی براہین کے

ساتھ، پرویز صاحب کی تردید کر ڈالنے کے بعد، ان کے متعلق' نے شرم ہے، ب

حیا ہے'' جیسے سوقیانہ الفاظ بھی استعال کروں۔'' •

اور بدمیری اُس زمانے کی عبارت ہے جب میں نے طلوع اسلام کی ممل فائل کا مطالعہ خہیں کیا تھا۔ اس وقت ، مُیں اگر چہ پرویز صاحب کوفکری طور پرراوراست پرنہیں سمجھتا تھا، کیکن اس کے باوجود میں اُنہیں قرآن کریم کا مخلص، نیک نیت اور دیانت دار طالب علم سمجھتا تھا۔ لیکن بعد میں جب ان کی بد دیانتیاں، خیانت کاریاں، کذب بیانیاں، بہتان تراشیاں اور فریب کاریاں مجھ پرعیاں ہوتی چلی گئیں تو ان کے متعلق میرا بیصن ظن بھی جاتا رہا۔ اور اب فریب کاریاں جم میں بہتان تراشیاں اور جب ایک طرف، خود قرآن اور سول قرآن کا نشانہ بنتے سے عام علائے امت اور ائم فقہ تو رہے ایک طرف، خود قرآن اور رسول قرآن بھی محفوظ ندرہ پائے تو مجھے اس امر میں رتی برابرشک ندر ہا کہ وہ خوف خدا، شرم و حیا بلکہ (بقول محمولی بلوچ صاحب) ایمان تک سے عاری ہیں۔ ووسر ااعتراض:

مقالہ نگار نے جودوسرا استراض کیا ہے، اس سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ کمتب طلوع اسلام کی کرامت کے باعث یا پرویز صاحب کے فیضانِ نظر کے صدقے ، مقالہ نگار بھی دوسروں کی عبارات کو پیش کرتے وقت کتر بیونت سے کام لیتے ہیں ، بالخصوص ایسی عبارتوں کو پیش کرتے وقت ، جن سے طلوع اسلام کی فاسد ذہنیت کی عکاسی ہوتی ہے۔ چنا نچہ مقالہ نگار صاحب فرماتے ہیں :

٠ كتاب (زير بحث) اصفحه ٣٤٥

"مارچ ١٩٥٢ء كر جمان القرآن ميں ايك قارى نے جناب مودودى كولكھا "المجى ابھى ايك پرچه طلوع اسلام نظر سے گزرا۔ يه پرچه قريب قريب ال مضامين پرجى ہے جن ميں آپ كى كتاب" مرتدكى سزا، اسلامى قانون ميں"كى قرآن كى روسے ترديدكى گئى ہے ......ال سليلے ميں ہم يہ جاننا چاہتے ہيں كه" آئندہ ماہ كر جمان القرآن ميں آپ اس كا جواب لكھ رہ ہيں كہ نہيں؟ اگر كسى دوسر سے پر پے ميں اس كا جواب لكھ رہے ہول تو ہميں آگاہ كرديا جائے۔" جناب مودودى نے پرویز صاحب كے مقالے" قتل مرتد"كا جواب تو شابع نہ كيا، البته متقسر كے جواب ميں پرویز صاحب كا نام ليے بغير گليوں كى بوچھاڑكردى۔" كا

اس اقتباس میں نقطوں کے ذریعہ جس عبارت کو محذوف ظاہر کیا گیا ہے وہ چونکہ طلوع اسلام کی ذہنیت ِ فاسدہ کی عکاس ہے، اس لیے اسے مقالہ نگار نے چھوڑ دیا ہے، از راہِ کرم قار مکین کرام!اس حذف کردہ عبارت کو (جو درج ذیل ہے) نقطوں والی جگہ پر رکھ کر پڑھ لیس۔ پر چ میں جملے ایسے ہیں جیسے برسوں کی چھپی ہوئی دشنی کا بدلہ نکال رہے ہوں۔ اس پر پے کے آخر میں یعنی آخری صفحہ پر مفتی محمد شفیع کے ایک تازہ فتوے کی جے مولانا سید سلیمان ندوی کی تا تیر حاصل ہے، تر دیر بھی کی گئی ہے:

" ہماری سمجھ میں سینہ آسکا کہ آخر کس ہستی کو بیلوگ متند خیال کرتے ہیں۔ " • اب رہی" گالیوں کی بوجھاڑ" تواس کے لیے بیہ پوراا قتباس ملاحظہ فرمالیجیے:

دد ہمیں تجب ہے کہ طلوع اسلام کے تازہ ارشادات پرآپ نے ہمیں توجہ دلانے کی ضرورت کیوں محسوس فرمائی۔ بیداوگ تو مسلسل دس سال سے ہم پر ایسی ہی عنایات کی بارش کیے جارہے ہیں اور کراچی سے نیاد طلوع اسلام 'شروع ہونے کے بعد تو شایدکوئی مہینہ ایسانہیں گزراہے جس میں موسلا وھار بارش نہ ہوئی ہو۔

<sup>🧿</sup> ترجمان القرآن، مارچ ۱۹۵۲ وصفحه ۷

پراس موقع پر کیا خاص بات الیی پیش آگئی که آپ نے ہم سے ان کے جواب کی فر مائش کرنا ضروری سمجھا؟ کیا آپ کو بیمعلوم نہیں ہے کہ تر جمان القرآن کے صفحات میں آج تک ہم نے بھی ان حضرات کو خاطب نہیں کیا ہے؟ ہم تو قع رکھتے ہیں کہ ان کے حملوں پر ہارے توجہ نہ کرنے کی وجہ، ہر معقول آ دمی جو ترجمان القرآن اور طلوعِ اسلام دونوں کو پڑھتا ہے، خودسمجھ لے گا۔لیکن آپ کے اس خط سے محسوں ہوا کہ ٹاید بعض لوگوں کے لیے اس سلسلہ میں ہاری طرف سے مجھ تصریح کی بھی ضرورت ہے۔ البذایہاں دواُصولی باتیں درج کی جاتی ہیں، جن سے آپ کونہ صرف طلوع اسلام کے معاملہ میں، بلکدائن بہت سے دوسرے لوگوں کے معاملہ میں بھی، ہمارے سکوت کی وجہ معلوم ہوجائے گی، جو اخبارات، رسائل اور پیفلٹوں میں ہم برآئے دن حلے کرتے رہتے ہیں۔ پہلی بات بیہ کہ جولوگ سی شخص کی عبارات کوتو ژمروژ کراوران کے ساتھ کچھ ا پی من گھڑت باتیں ملا کر پہلے اس کی ایک غلط پوزیشن بناتے ہیں اور پھرخود اپنی ہی بنائی ہوئی اس بوزیش پر حملہ کرتے ہیں، ان کی اس حرکت سے صاف ظاہر ہوجا تا ہے کہ وہ تین قسم کی کمزور یوں میں مبتلا ہیں؛ ایک پیر کہ وہ اخلاقی و ذہن کے اعتبارے نامرد ہیں، ان میں بہ جرأت نہیں ہے كه آ دى كى اصل بوزيش برحمله کرسکیں۔اس لیے پہلے وہ اس کی ایک ایسی کمزور پوزیشن بنانے کی کوشش کرتے ہیں جس پر حملہ کرنا آ سان ہو۔ پھر بہادروں کی سی شان کے ساتھ اس پر دھاوا بول دیتے ہیں۔ دوسرے میہ کہ وہ بے حیا ہیں، اُنہیں اس کی پچھ پروانہیں کہ جن لوگوں کو اُس شخص کی اصلی بوزیشن معلوم ہے وہ اس کی اس کاریگری کے متعلق کیا رائے قائم کریں گے۔ان کی نگاہ میں بس بیکامیابی کافی ہے کہ پچھ ناوا قف لوگوں کووہ غلط نبی میں مبتلا کر دیں۔ تبسرے یہ کہ وہ خدا کے خوف اور آخرت کی جواب دی کے احساس سے بالکل فارغ ہیں۔ان کے لیے جو پچھ ہے، بس پلک ہے

جے دھوکہ دے کراگر وہ اپنا کام نکال لے گئے تو گویا انہیں فلاح حاصل ہوگئ۔
اوپر کوئی عالم الغیب جانتا ہے کہ اُنہوں نے کن افتر اپر دازیوں سے اپنا کام نکالا
ہے تو جانا کرے۔ بینامردی اور یہ بے حیائی اور بینا خدا ترسی جن لوگون کے طرزِ
عمل میں صاف جھلک رہی ہو، ان کو اپنا مدمقابل بنانے کے لیے ہم کسی طرح تیار
نہیں ہیں۔ وہ اگر اپنی ساری عمر بھی ہم پر حملے کرنے میں کھیا دیں تو شوق سے
کھیاتے رہیں، ہم بھی ان کا جواب نہ دیں گے۔

ووسری بات میہ ہے کہ قومی مسائل ہوں یاعلمی مسائل؛ ان میں اگر آ ومیت اور معقولیت کے ساتھ گفتگو کی جائے تو ولیل کا جواب دلیل سے دیا جاسکتا ہے۔ اس طرح کے مباحثے مفید و نتیجہ خیز بھی ہوتے ہیں اور دلچیپ بھی۔ان میں ہم احقاقِ حق اور افہام وتفہیم کے لیے بھی حصہ لینے کے لیے تیار ہیں اور طلب علم اور طلب حق کے لیے بھی۔ ہمیں اپنی ہی بات منوانے پر اصرار نہیں ہے۔ دوسرے کی بات معقول و مدلل ہوتو ہم کھلے دل ہے اس کو مان لیں گے۔مگر جو لوگ دلیل ہے کم اور گائی ہے زیادہ کام لیں، جو زبان کھولتے ہی پہلے آ دمی کی عزت پرحمله کریں، جن کی تقریر کا اصل مدعا آ دمی کو پدنیت اور بے ایمان ثابت کرنا ہو۔ اور جنہیں کوئی ذلیل سے ذلیل تہمت تراشنے میں تامل نہ ہو، ان کو کسی علمی یا قومی مسئلے میں بحث کا مخاطب بنانا کسی شریف اور معقول آ دی کے لیے تو ممکن نہیں ہے۔ایسے لوگوں کی باتوں کا جواب دینے کی فرمائش، جولوگ ہم سے كرتے ہيں ان كى اس فرمائش ہے ہميں شبہ ہوتا ہے كہ وہ يا تو ہميں بھى اى قماش کا آ دمی سمجھتے ہیں اور یہ ہماری توہین ہے یا وہ خود شرافت اور رذالت کا فرق نہیں سمجھتے اور بیان کی تو بین ہے۔' •

مقالہ نگارصاحب کو بیاعتراض اور شکایت ہے کہ اس اقتباس میں جناب مودودیؓ نے

<sup>📭</sup> ترجمان القرآن، مارچ ۱۹۵۲ء، صفحہ ۲۲۲۷

پرویز صاحب اورطلوع اسلام کے لیے''نامرد، بے حیا اور ناخداتر'' جیسے الفاظ استعمال کیے ہیں۔ اکبراللہ آبادی کے الفاظ درج ذیل ہی میں اس اعتراض کا جواب ویا جاسکتا ہے: شیطان کو رجیم کہنہ دیا تھا اک دن اِک شور اُٹھا خلاف تہذیب ہے ہیے

یقیناً طلوع اسلام اور پرویز صاحب کے طرز عمل میں نہ صرف یمی تینوں اوصاف بد، بلکہ دیگر اوصاف سینے بھی پائے جاتے ہیں۔ اور میری کتاب میں قدم قدم پر اس کے دلائل، براہین، شواہداور ثبوت موجود ہیں۔ اگر کوئی شرمرغ کی طرح آندھی کے آثارہ کی کرریت میں سرچھپالے یا اپنے قار مین کو کیک طرفہ پراپیگنڈے کے خول میں بند کر کے، آنہیں بہ جھوٹا اطمینان دلا دے کہ کتاب زیر بحث میں پرویز صاحب یا طلوع اسلام کے اقتباسات کو تو ژمرو روٹر کریا سیاق وسیاق سے علیحدہ کر کے پیش کیا گیا ہے تو اس جھوٹ سے حقیقت نفس الامری بدل فہیں جائے گا۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ جھوٹے کو جھوٹا، خائن کو خائن، تضاد گو کو تضاد گو، بہتان تراش کو بہتان تراش کا بہتان تراش، اخلاقی نامرد کو اخلاقی نامرد، حیا ہے عاری شخص کو بے حیا اور خدا خوفی ہے بیگانہ فرد کو ناخدا ترس نہ کہا جائے تو پھر کیا کہا جائے ؟ ''مفکر قرآن' صاحب ہی جوابا فرماتے ہیں:

'' ہم ایک شخص کو اپنے ذاتی تجربہ اور دلائل و شواہد کی بنا پر جھوٹا اور بددیا نت پاتے ہیں۔ ہماراعلی وجہ البصیرت یقین ہے کہ وہ ایسا ہی ہے، ہم اسے دل میں ایسا بھتے ہیں۔ اب سوال ہیہ ہے کہ جب ہم ایسے شخص کا ذکر کریں تو کیا اسے جموٹا اور بددیا نت کہیں یا سچا اور نہایت ایما ندار؟ ہمارے نزدیک ہے انتہائی بددیا نتی ہے اور منافقت ہے کہ جس شخص کو جھوٹا اور بددیا نت کہیں یا سچا اور ایما ندار کہیں کہ اسے جھوٹا کہنے ہے اس کے بددیا نتی ہے تھوٹا اور ایما ندار کہیں کہ اسے جھوٹا کہنے ہے اس کے مداحین براما نیں گے۔'' •

طلوع اسلام، عاديمبر ١٩٥٥ء، صفحه ١٦

لہذا پر ویز صاحب ہی کے اس فر مان کی رو ہے بھی ہم یہ بددیا نتی اور منافقت نہیں کر سکتے کہ جسے ہم علی وجہ البصیرت، جھوٹا، خائن، متناقض الکلام، بہتان تراش،شرم وحیا ہے عاری، خدا خونی سے فارغ اور آخرت کی جواب دہی ہے بے پرواہ یاتے ہیں،اسے ایبانہ کہیں اورایبانہ کھیں ۔جھوٹے کوجھوٹا اور بد دیانت کو بد دیانت کہنا ، بدا خلاقی نہیں بلکہ امر واقعہ کا اظہار ہے۔ متناقض الكلام اور بهتان تراش كوابيها كهنا خلاف تهذيب نبيس بلكهاس كى واقعي حيثيت كوبيان كرنا ہے۔شرم و حیا سے عاری، خدا خونی سے فارغ اور آخرت کی جواب دہی سے بے پرواہ کو ایسا كہنا گالىنېيى، بلكە حقيقت نفس الامرى كا اعلان ہے۔

## سيدمودوديٌّ بر''عنايات'':

تا ہم اگر آپ اے گالیاں ہی قرار دینا جاہتے ہیں تو میں بیعرض کروں گا کدان گالیوں ہے کہیں زیادہ گالیاں، خود پرویز صاحب علائے کرام کو بالعموم اور سید ابو الاعلیٰ مودودی کو بالخصوص دیتے رہے ہیں۔ عام علماء کے خلاف سارے جہان کی تفرتیں لفظ مملا 'میں سمیٹ کر جس جس طرح نشانہ بناتے رہے ہیں، اس کی ایک ہلکی ہی جھکک میرے اس مقالہ میں دیکھی جاسکتی ہے جو محدث کے مارچ ۲۰۰۷ء کے شارہ میں بعنوان 'علماے کرام کے خلاف، پرویز صاحب کا معاندانه پراپیگنڈہ'' حصب چکا ہے۔ باتی رہے مولانا مودودیؓ، تو اُن کو دی جانے والى چند گاليان مقاله نگار كى خدمت اقدس مين نذر بين \_ چونكه بيسب گاليان طلوع اسلام مين محفوظ بین،اس لیے ماہ وسال اور صفح تمبری بطور حوالدورج کیے جارہے ہیں:

مغلظات طلوع اسلام صغينمير ماه وسال ا۔ ملائیت کا سرخیل (مودودی صاحب) . فروری۱۹۵۳ء 10 اسلام آور پاکستان دونوں کی دشمن (مودودی کی 3 جماعت اسلامی) سے اسلام اور یا کتان، دونوں کے لیے خطرہ (مودودی) ۱۹۵۵ء

۵

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### www.KitaboSunnat.com

MIL

| rotrr       | جنوري ١٩٢١ء     | س <sub>۔</sub> فتندانگیزی کا زہر پھیلانے میں منظم طور پرسر کرم کار                   |
|-------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| rotrr       | جنوری ۱۹۲۱ء     | ۵۔ اپنی مفاد پرتی کے لیے اسلام کے مقدس نام کو استعال                                 |
|             |                 | كرنے والا                                                                            |
| 114         | متى ۱۹۲۳ء       | ٣_ يېود کې طرح دين ساز                                                               |
| ٣           | وسمبر ١٩٢٣ء     | ے۔ پاکستان کا کھلا کھلا باغی                                                         |
| M           | جنوری ۱۹۲۳ء     | ۸۔ بیج بازار کھڑے ہوکر گالیاں دینے والا                                              |
| IFY         | اگست بتمبر۱۹۲۳ء | 9_ سرماردداراندنظام کا حامی اعظم                                                     |
| ٣٢          | وسميرسا ٢٩١٦ء   | <ul> <li>۱۰ دوسرول کی آئیکھوں میں دھول جیمو نکنے والا</li> </ul>                     |
| rm          | جنوري ۱۹۲۲ء     | اا۔ ہرآن بدلتے ہوئے اور تضاداتی اسلام کا علمبردار،                                   |
| 14          | +جنوری ۲۷ ۱۹    | ۔۔۔<br>جس پراصل اسلام بھی سرپیٹ کررہ جائے۔                                           |
| Atr         | جنوري ۱۹۲۸ء     | ۱۲_ جھوٹا اور بے اُصول (جس سے تعاون کرناممکن ہی                                      |
|             |                 | الي بارواروي<br>نهيس)(اداريه)                                                        |
| <b>۳۹</b>   | اگست ۱۹۲۸ء      | ساری زندگی تصادات سے بھر پور<br>۱۳۔ ساری زندگی تصادات سے بھر پور                     |
| <b>/*</b> + | فروری ۱۹۲۹ء     | ۱۲۰ کاری دیدہ دلیری سے جھوٹ بولنے والا<br>۱۲۸ جرأت اور دیدہ دلیری سے جھوٹ بولنے والا |
| mr          | فروری ۱۹۷۰ء     | ۱۵۔ زبری آمریت کے مقام پر براجمان                                                    |
| Ai .        | جون• ۱۹۷ء       | لاا۔ صحابہ بغض رکھنے والا<br>۱۷۔ صحابہ بے                                            |
| <b>۷</b> ۸  | فروري ا ۱۹۷ء    | ۱۱۔ خانبے کارٹے وہا<br>۱۷۔ نہ خوف خدا، نہ شرم رسول                                   |
| 42          | ستمبرا ۱۹۷ء     | ۱۵۔ ڈھوٹی صدابات کر آر رہ<br>۱۸۔ ڈھٹائی سے مکیاولی سیاست پر کار بند                  |
| ro          | · .             | ۱۸۔ و هنان ميں اس ليے آيا كه اسلام كو ذليل كرے او                                    |
|             |                 |                                                                                      |
|             |                 | پاکشان کو کمزور کرے<br>سرنقشہ جبہ جان بیں گل ہیں ۔ بہ جھی نہ او                      |
|             |                 | ۲۰ مرزائیت کے نقش قدم چلنے والا ، مگراس سے بھی زیاو                                  |

| ۲۳.     | دسمبر ۱۹۷۷ء      | خطرناک                                                   |
|---------|------------------|----------------------------------------------------------|
| 9       | جون ۲ ۱۹۵۲ء      | ايضا                                                     |
| ۳9      | دسمبر ۱۹۷۷ء      | ٢١ - أمتِ محمد بيد طفيع ليا سے شديد بغض وعنارر كھنے والا |
| ۱۵      | ستمبر ۲ ۱۹۷ء     | ۲۲_                                                      |
| lir'    | جنوری ۷۷۷ء       | ۲۳۰ نفرت کی اشاعت کے مشن کاعلمبر دار                     |
| 14      | مارچ ۷۷۵ء        | ۲۴۔ سیرت رسول منتیکا کو داغدار کرنے کا سازشی بلکہ        |
|         |                  | اس سازش کا بانی                                          |
| 14      | مارچ کے کے 19ء   | ۲۵۔ اسلام کو بدنام کرنے والا                             |
| اس      | مارچ ۷۷۹ء        | ۲۷۔ قرآنِ کریم کی ابجدے بھی ناواتف                       |
| 14      | اپریل ۷۷۹ء       | ۲۷۔ قرآن سے کھلا کھلا بغض رکھنے والا                     |
| 4       | فروری۱۹۸۳ء       | ٢٨ لفطرية ضرورت كے تحت فتوائے كذب دينے والا              |
| ሰላ      | جولا ئى١٩٨٣ء     | ۲۹۔ نظریۂ ضرورت کے اسلام کا حامل                         |
| 24      | اكتوبر ١٩٨٥ء     | ٣٠- بوسِ اقتدار ميں پا كستان كوجہنم ميں دھكيلنے والا     |
| م میں ب | احب نے طلوع اسلا | یہ وہی مودودیؓ صاحب ہیں، جن کے متعلق بھی پرویز ص         |
| ·       |                  | جهی لکھا تھا کہ:                                         |

"ترجمان القرآن، ایک ماہانہ مجلّہ ہے جو چھسال سے مسلسل اسلام کی سیح ترجمانی اور قرآن کی علیمانہ دعوت کی نشر و تبلیغ کر رہا ہے۔ جن لوگوں کو مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودی کی فکری اور اسلامی صلاحیتوں کاعلم ہے، اُن کے لیے بس بی کہنا ہی کافی ہے کہ آپ ہی ترجمان القرآن کے مدیراعلیٰ ہیں۔ خدا تعالیٰ نے مولانا موصوف کو، اس زمانہ ہیں اسلام کی خدمت اور ملت کی تجدید کے لیے بہرہ وافر عطافر مایا ہے، اور وہ شرح صدر، وہ اسلامی بھیرت اور تفقہ فی الدین دیا ہے جو مغربی الحاد کے دور میں ہر چیز کا صحیح ادراک کر کے، قرآن کریم کی روشی میں ہر مغربی الحاد کے دور میں ہر چیز کا صحیح ادراک کر کے، قرآن کریم کی روشی میں ہر

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مرض کا تریاق مہیا کرتا ہے۔ ترجمان القرآن کا موضوع قرآن حکیم ہے، ایک طرف وہ قرآن حکیم ہے، ایک طرف وہ قرآن حکیم کی روشن میں تاریک ولوں کو منور کر رہا ہے، اور دوسری طرف فرنگی اور مغربی الحاد کے خلاف مسلسل جہاد کر کے مغربی فلسفہ کا رعب دِلوں سے نکال رہا ہے۔

قرآن کریم کومنشاءِ الہی کے مطابق صحیح سمجھنا محیح اُصولوں پر اس کی نشر واشاعت کرنا، اسلام کےخلاف باطل سرچشموں کا پیتہ لگا نا اور ان کوعقل سلیم کی جمت سے بند کرنا، اسلام کے مقابلہ میں بڑی ہے بڑی مخالفت سے مرعوب نہ ہونا، ذہنیتوں میں یکسرانقلاب پیدا کردینااوروقت کی مناسبت سے جملہ مشکلات کاحل قرآن کریم ہے پیش کرنا وغیرہ ،وہ خصوصیات ہیں جو بعد مد اللّٰہ رسالہ '' تر جمان القرآن'' کو حاصل ہیں۔ ہندوستان میں آج کل سیاست کے نام پرمسلمانوں میں جو گراہی پھیلائی جارہی ہے، مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اس سے غافل نہیں ہیں اور کتاب و سنت کی روشن میں مسلمانوں کی ساہی رہنمائی بھی فرمار ہے ہیں۔ اس رسالہ کا مطالعہ ہرخیال کے مسلمانوں کے لیے ازبس ضروری ہے،خصوصاً ان تعلیم یافتہ اور روش خیال مسلمانوں کے لیے جوفلفہ جدیدہ، سائنس اور مغربی حکماء کی دانش فروشیوں سے مرعوب ہو میکے ہیں اور جنہوں نے مذہب کوعقل و دانش اور ترقی کے خلاف سمجھ لیا ہے۔ کالج اور یو نیورسٹیوں کے طلبہ اور اساتذہ کو اس رسالہ کا مطالعہ سب سے پہلے کرنا چاہیے، بلحاظِ نصب العین اور مسلک'' ترجمان القرآ ن'' اور'' طلوعِ اسلام'' کوایک ہی اصل کی دوشاخیں سمجھیے ۔'' 🍳

دوقابل توجه باتين:

یہاں میں، قار ئین کرام کی توجہ کے لیے دوباتوں کو پیش کرنا ضروری سبھتا ہوں: ایک مید کہ پرویز صاحب علمائے کرام اور مولانا مودودیؓ کے خلاف انتہائی دریدہ دہنی

<sup>📭 (</sup>طلوع اسلام، جولائي ١٩٣٨ء، صفحه ٤٨)

کے ساتھ ان پرلگائے گئے جھوٹے الزامات کو بہ کرار واعاد ہ بسیار ۔۔۔۔۔ اس لیے بھی ۔۔۔۔۔
اُچھالا کرتے تھے کہ اس کی آڑ میں خودان کی اپنی حرکات سینہ چھپی رہیں۔ چالاک، عیار
اور مکارلوگ، بلند نصب العین کالبادہ اوڑھ کر، تنقید کے پردے میں تنقیص وتو ہین کرتے
ہوئے، دوسروں پر کیچڑ اُچھالا کرتے ہیں تا کہ ان کی اپنی سیاہ ملی مستور وخفی رہے۔ اس
نفیاتی حقیقت کو ایک مقام پرخود طلوع اسلام نے بھی بیان کیا ہے، اس لیے میں مقالہ
نگار اور دیگر وابندگانِ طلوع اسلام کے سامنے اس اقتباس کا آئینہ پیش کیے دیتا ہوں،
تاکہ وہ خود بھی بھی۔۔

"اپنی روش کا نفیاتی تجزیه کرکے دیکھیں کہ کہیں ایبا تو نہیں کہ ان کا نفس، دوسروں کی تنقیص میں اس لیے مصروف ہے تا کہ اس کی اپنی سہل انگاری ڈھی رہے اوراہے چھپانے کے لیے، اُس نے بلندنصب العین کو آٹر بنار کھا ہو، فریب نفس سے اکثر ایبا ہوا کرتا ہے۔ "

اور دریدہ دہنی اور تلخ نوائی کے ساتھ علمائے کرام کے خلاف، ان جھوٹے اور باطل الزامات کی ہو چھاڑ .....اس لیے بھی ہے کہ اس سے علاء اور ان کے تبعین کے خلاف، قلوب قارئین طلوع اسلام میں جونفرت پیدا ہوتی ہے، وہ اُنہیں متحد رکھنے میں کام آئے، کیونکہ عمو آید دیکھا گیا ہے کہ لوگوں کو اپنے نخالفین کے خلاف متحد رکھنے کے لیے ''حُتِ علی' ہے کہیں زیادہ مؤثر واعیہ'' بنی کا داعیہ سمجھا جاتا ہے، لہذا اپنے فرقہ مئرین حدیث کے تشخص کو قائم و برقر ار رکھنے کے لیے علماء کے خلاف نفرت انگیز، زہر لیے اور معاندانہ پراپیگنڈ ہے کی یلغار کو پیم رواں دواں واں اور جواں رکھنا، ''مفکر قرآن' کی ایک مجبوری تھی۔ اور یہ ٹیکنیک انہوں نے برقسمتی ہے اُمت مسلمہ بی کے بعض بے بصیرت پیشواؤں سے اخذ کی ہے، کیونکہ بقول پرویز صاحب؛

طلوع اسلام، دسمبر ۱۹۲۰ء، صفحة ۱۳

'' فرقہ بندی کی نفسیات یہ ہیں کہ اپنے فرقہ کے لوگوں کے دل میں دوسروں کی طرف سے نفرت پیدا کی جائے۔جس قدر نفرت شدید ہوگی، اتنا ہی فرقہ زیادہ مضبوط ہوگا۔'' •

"فرقے ہوں یا پارٹیاں، ان کا جداگانہ شخص، دوسرے فرقوں یا پارٹیوں کے خلاف جذبات ِنفرت کی بنا پر قائم رہتا ہے۔" •

اور طلوعِ اسلام کی فاکل گواہ ہے کہ پاکستان میں پرویز صاحب نے اپنی ساری عمر، علماء کے خلاف، اور (بالخصوص) مولانا مودودیؒ کے خلاف، جذبات ِنفرت کو بھڑ کانے اور ہوا دینے ہی میں کھیادی۔

اور دوسری بات بیر که مفکر قرآن صاحب علماء کے خلاف جو الزامات عاید کرتے رہے ہیں، ان میں بعض قطعی ہے اصل، بے بنیاد اور بے سروپا ہیں اور بعض کو اپنے مخالفین کی عبارات کو کانٹ چھانٹ، من و تحریف، سیاق وسباق سے اُ کھاڑ پچھاڑ، کر چیونت اور خدع و فریب کا نشانہ بناتے ہوئے '' ثابت'' کیا ہے جن کی قلعی میری (زیر بحث) کتاب میں کھولی گئی ہے۔ جبکہ مئیں نے پرویز صاحب کے متعلق اپنی کتاب میں جو پچھ کھا ہے، وہ ایسے اٹل حقائق ہیں جنہیں دلائل و براہین اور شواہد و بینات سے ثابت کیا گیا ہے اور جنہیں اگر کوئی عدالتی جج بھی اپنی تحقیق و تفتیش کی جولا نگاہ بنائے تو وہ بھی کیوزنگ کی اغلاط کے سوائے حقائق و واقعات میں کوئی سقم نہیں پائے گا۔

تاہم بئیں'' مفکر قرآن' صاحب کی اس صلاحیت کا اعتراف کیے بغیر نہیں رہ سکتا کہ وہ بہر حال تاہم بئیں '' مفکر قرآن' صاحب کی اس صلاحیت کا اعتراف کیے بغیر نہیں دینے کو بھی ایک فن بنادیا ہے۔ جناب افتخار احمد بلخی مرحوم ان کی'' ادبی اور قرآنی خدمات' میں سے تیسری خدمت کا ذکر بایں الفاظ کرتے ہیں:

" رہی وہ تیسری خدمت لینی و وق د شنام طرازی کی تسکین اور اس کےمقتضیات

**<sup>4</sup>** طلوع اسلام، اپریل ۱۹۷۳ء، صفحه ۱۱

### MIA

ے عہدہ برآ ہونے اور اخلاقی بضاعت کے افلاس پر فریب و ریا کے پردے ڈالے جانے کی خاطر جو گالیوں کو باضابط ایک''فن شریف'' بنا کر پیش کیے جانے کی صورت میں، پوری سرگری کے ساتھ انجام دی جارہی ہے، وہ دراصل اس دورِ ترقی و تجدد کا ایک مرض ہے، جس کے متواتر و پہم دورے پڑتے رہتے ہیں۔ اس مرض کو آپ'' مُلاً خولیا'' کے نام سے یاد کر سکتے ہیں۔ اس مرض کی علت، وہ احساسِ ممتری ہے جو تحت الشعور میں جاگزیں ہے، یا کتاب وسنت میں درک و بصیرت کے فقد ان کا ایک رد تمل ہے جو اس شکل میں ظہور پذیر ہوتا رہتا ہے۔'' و ''اور اس' جہاد اکبر' کے لیے اس ادارے نے جو اسلی فراہم کر رکھے ہیں، وہ ذاتی پر خاش، آتش حسد، گندگیاں اُچھالنے کی فن کاری، تھسلیل و تحقیر، تفکیک و استہزا، کنب و افتراء، انتہام و دشنام طرازی اور افتدار وقت کو اُکسا کر، جر و تشدد پر آئید و افتراء، انتہام و دشنام طرازی اور افتدار وقت کو اُکسا کر، جر و تشدد پر آئید و کرنے کے ہیں۔'' ق



فتنهٔ الكارحدیث كامنظروپس منظر، حصه سوم، صغه ۲۹

<sup>🗗</sup> فتنهٔ انکار حدیث کامنظروپس منظر، جعبه سوم بسفحه ۲۸

# ''نقطهٔ نظر'' کی بیان کرده'' چند کمزور میال'' اوران پرمصنفِ کتاب کی معروضات

تبعرۂ نگار، جناب اختر راہی نے جگد جگد کتاب کی تعریف بھی کی۔اس کے مندر جات کی تصویب وتائید بھی فرمائی۔ اور مصنف کتاب کے تحقیقی مواد کو فراخد لی سے سراہا بھی۔ چنانچہ وہ تحریفر ماتے ہیں:

ا است جناب قائی نے برسہا برس کے مطالع سے جونتائے اخذ کیے ہیں، ان کی تفصیل، نرینظر کتاب کے گیارہ ابواب اور'' حرف آخر'' میں پھیلی ہوئی ہے۔ است پرویز صاحب نے سید مودودگ کی عبارتوں کو ان کے زمانی لیس منظر سے کاٹ کر پیش کیا، اور اپنے منصف مزاح قار نمین کے اعتاد کو کھیں لگائی۔ جناب مجمد دین قاسمی نے اس کی چند مثالیں پیش کی ہیں۔ (صفح سے ۱۳۳۳ سے ۱۳۳۳) است جناب قاسمی نے واضح کیا کہ پرویز صاحب دو ہرے معیار کے حامل تھ، اور عدل و انصاف کے بیمر منافی رویے رکھتے تھے۔ انہوں نے عبارتیں پیش کرکے دکھایا ہے کہ سید مودودی اور پرویز صاحب وونوں کی عبارتیں، دین کا بیا تصور پیش کرتی ہیں کہ،'' متمرد، سرکش اور جاال افراد کے ہاتھوں سے افتد ارچھین کرکے دکھایا ہے کہ سید مودودی اور پرویز صاحب وونوں کی عبارتیں، دین کا بیا تصور پیش کرتی ہیں کہ،'' متمرد، سرکش اور جاال افراد کے ہاتھوں سے افتد ارچھین کی عبارت ، مطلوب و مقصود کی اس دوموں تر ارپاتی ہے۔ اس ۲۱۵ سید مودودی کی عبارت ، مطلوب و مقصود ہاں کی اپنی عبارت ، مطلوب و مقصود مومن قراریاتی ہے۔ اس

۱۸۲۲ تقط انظر، شاره ۲۰، صفحه ۲۲۲ تا ۲۸

ہم..... جو پھو کھا گیا ہے، بحثیت مجموعی درست سیاق وسباق میں پیش کیا گیا ہے۔ پرویز صاحب نے واقع تا صرح غلط ببانیوں اور افتر اء پرداز بوں سے کام لیا ہے۔

۵ ساحب نے واقع تا صرح غلط ببانیوں اور افتر اء پرداز بوں سے کام لیا ہے۔

۵ سامیر مسلم فکر و دانش کا مطالعہ کرنے والوں کے لیے جناب محمد دین قائمی کی بیہ کاوش، امید ہے کہ کشش اور جاذبیت کا باعث ہوگی، اور اگر ان کے ہاں پرویز صاحب کو پیش کرنے ہیں کوئی جھول ہے تو اہل علم اس کی نشان دہی ضرور کریں گے۔

ماحب کو پیش کرنے ہیں کوئی جھول ہوتا اہل علم اس کی نشان دہی ضرور کریں گے۔

کتاب سرائے نے مختصر عرصے میں بردی تعداد میں کتابیں شابع کردی ہیں۔ اور ان میں بعض بردی معرکہ خیز ہیں۔ جناب محمد دین قائی صاحب کی بیکا وش بھی آخر الذکر کتابوں میں شامل ہے۔

آخر الذکر کتابوں میں شامل ہے۔

کتاب اور مصنف کتاب کی تعریف و تحسین فرمانے کے ساتھ، تبصرہ نگار نے چند کروریوں کی نشان دہی بایں الفاظ کی ہے:

'' زبردست محنت اور دقت نظر کے ساتھ لکھی گئی کتاب میں، وورانِ مطالعہ، پچھ معمولی کمزوریاں بھی سامنے آئی ہیں۔''

مپلی کمزوری اوراس کا جائزہ:

جناب تبعرہ نگار نے جس پہلی کمزوری کی نشاندہ ہی فرمائی ہے، اس کا تعلق، پرویز صاحب
کی اُس مصلحت ہے جس کی بنا پر، وہ، قیام پاکستان نے بل، قرآن مجید کے ساتھ صدیث
کا اور کتاب اللہ کے ساتھ سنت کا بالالتزام ذکر کیا کرتے تھے، لیکن بعد میں، نہ صرف ہے کہ وہ
کھلے کھلے منکر حدیث ہوگئے، بلکہ مسلک انکار حدیث کے ملمبردار بھی بن گئے۔ میر نزد یک، پرویز
صاحب، اُس وقت بھی سنت رسول طفائی اور حدیث نبی ہے اعتقاداً منحرف تھے جبکہ وہ
قرآن کے ساتھ، صدیث وسنت اور اسوہ رسول کا نام لیا کرتے تھے، بلکہ وہ، اُس دور میں،
منکرین حدیث کی تروید میں، ایسے مضامین و مقالات بھی لکھا کرتے تھے جن میں حدیث کی
د بی حدیث کی تروید میں، ایسے مضامین و مقالات بھی لکھا کرتے تھے جن میں حدیث کی
د بی حدیث کی تروید میں، ایسے مضامین و مقالات بھی لکھا کرتے تھے جن میں حدیث کی

<sup>🛈</sup> نقطه نظر بشاره ۲۰ بصفحه ۲۹

تھا کہ وہ عامة المسلمین میں معتقدِ سنت قرار پاکر، اُن کے ہاں، اپنے لیے وثوق اور اعتمادی فضا یداکرلیں، اور نہ صرف معتقدِ حدیث بلکہ مدافعِ حدیث کی حیثیت سے" پاپولر" Popular پیداکرلیں، اور نہ صرف معتقدِ حدیث بلکہ مدافعِ حدیث کی حیثیت سے ہوجا کیں۔ چنا نچہ اس حقیقت پر (کہ ۱۹۲۸ء ہی میں پرویز صاحب سنت رسول مطابق ہے کہ کٹ کر محض قرآن ہی کی جمیت وسندیت پر قائم ہو کچکے تھے) اُن کے مندرجہ ذیل اقتباس کو، مکس نے ، بطور شہوت پیش کیا تھا:

"مه وسال کے شار ہے" میں" و جولائی ۱۹۷۸ء کو، اپنی عمر روال کے پچھتر (۵۵) سال پورے کررہا ہوں۔ یہ کوئی ایبا اہم واقعہ نہیں جس کا خصوصیت کے ساتھ طلوع اسلام کے صفحات پر ذکر کیا جاتا۔ قابل ذکر واقعہ یہ ہے کہ میں اپنی موجودہ قرآنی فکر اوراس کی نشر واشاعت کے سلسلہ میں پچاس سال پورے کر رہا ہوں۔ عام اصطلاح میں اے گولڈن جو بلی کہہ کر پکارا جاتا ہے۔" •

اس سے بیقطعی واضح ہے کہ ۱۹۷۸ء سے پیچاس سال قبل ' یعنی ۱۹۲۸ء بیل وہ سنت رسول مطاق آیا ہے دامن کش ہوکر، صرف قرآن بن کی سندیت و جمیت پرایمان لا چکے تھے، اور فرقہ اہل قرآن سے وابستہ ہوکر پختہ ' قرآنی ذہن' بن چکے تھے۔ لیکن اپنے ضمیر وایمان کے خلاف، اپنے مقالات ومضامین میں، وہ' مصلحاً 'قرآن کے ساتھ سنت رسول مطاق آن اور اسوہ نی طاق آئے کا ذکر کرنے پربی نہیں، بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر، اُس دور کے محرین حدیث کی تردید میں، حدیث کی دین حدیث کی تردید میں، حدیث کی دین حدیث کی تردید میں، حدیث کی دین حیث کا اثبات کرنے پربھی مجبور تھے، لیکن میرے اس موقف کی تردید میں، حدیث کی دین حیث کا اثبات کرنے پربھی مجبور تھے، لیکن میرے اس موقف سے اختلاف کرتے ہوئے ، جنا بتھرہ نگار فرماتے ہیں:

"اس سے بیتوبداہتا خابرت ہے کہ وہ اپنے قارئین سے اپنا ماضی چھپارہے ہیں۔
ان کے خیالات ۱۹۳۸ء میں کیا تھے۔ اور وہ" معارف" اور" ترجمان القرآن"
میں شایع ہونے والے اپنے مقالات میں کیا کچھ لکھتے رہے تھے؟ مگر اس اقتباس
سے بینتیجہ نکالنا درست نہیں کہ وہ بڑی گہری اور طول پلانگ کے تحت،

طلوع اسلام، جولائی ۱۹۷۸ء ،صفحه ۲ + زیر تیمره کتاب ،ص ۳۵

عامة السلمين مين ابنا شبت ائي (Immage) بنانا جائي تصديد كبنا بي كافي ہے کہ برویز صاحب نے وقت کے ساتھ ، انکار سنت کی گمراہی اختیار کر کی تھی۔ " • جہاں تک پرویز صاحب کے اپنے ماضی کو چھانے کا تعلق ہے، توبیا کیے متفق علیہ اور شک و شبہ سے بالاتر حقیقت ہے۔لیکن اصل مسئلہ، جوزیر بحث ہے، وہ مینہیں ہے کہ قیام یا کستان کے بعد، وہ، اینے ماضی کو چھیار ہے تھے یانہیں، بلکہ بیہ ہے کہ متحدہ ہندوستان میں، جب کہ وہ قرآن کے ساتھ ، صدیث وسنت کا بھی ذکر کر رہے تھے، تو کیا نیک نیتی کے ساتھ (صدیث کی ویٹی حیثیت کوشلیم کرتے ہوئے)الیا کررہے تھے؟ یا منافقت کا لباد اوڑھ کر'مصلتا'الیا کررہے تھے تا كه فرزندانِ اسلام كى نگاہوں ميں،قر آن وحديث اور كتاب وسنت كا خادم قراريا كر''ياپولرين'' (Popularity) حاصل كرسكيس مير ب نزديك صورت واقعه بدي كدوه قرآ ان مجيد ك ساته جس حدیث وسنت کوقلمی طور پر ماخیز اسلام قرار دے رہے تھے، اس پر وہ قلبی اعتقاد نہیں رکھتے تھے۔اوران کے قبلی معتقدات اور قلمی نظریات میں تغایر و تفاوت بلکہ تضاد و تناقض پایا جاتا تھا۔ جناب تیمرہ نگار نے اپنے موقف کی حمایت میں کوئی دلیل پیش نہیں کی، مجرود موی ہی کیا ہے ( کہ الیانہیں ہے) اور بیدوی بجائے خودی اج لیل ہے، جب کہ میں نے اینے موقف کو،خود برویز صاحب ہی کے اقتباسات سے (اپنی زیرتھرہ کتاب میں) ثابت کیا ہے۔اس سلسلہ میں، مزید دلاکل درج ذیل ہیں۔ پرویز صاحب، اپنی زندگی کو تین ادوار میں تقسیم کرتے ہیں، جن کی نمایاں خصوصيات، بالترتيب، تقليد، تقيد اورتجديدايمان بير وه خود لكصة بين:

"میری زندگی کا پہلاتہائی حصہ اندھی عقیدت کا تھا۔اس زمانے میں مئیں بھی اس قتم کی باتیں مجمن تقلیداً کیا کرتا تھا۔اس کے بعد میری زندگی کا تقیدی دور آیا جس میں اندھی عقیدت کا تراشیدہ بت پاش پاش ہوکررہ گیا۔ یہ لا کا دور تھا جس میں ہراُس عقیدے کی نفی ہوتی چلی گئی جے بلاسو پے سمجھے اختیار کررکھا تھا، اوراس کے بعد میری زندگی کا تیسرا دور شروع ہوا جس میں مئیں نے جس عقیدہ کو بھی

نقط ُ نظر ، شاره نمبر ۲۰ ، صفحه ۷ - ۵

مانا''على وجهالبصيرت مانا''اس طرح يول كهي كه قر آن عظيم كى صداقتول پراز سرنو ايمان لايا ہوں۔'' •

۱۹۰۳ میں متولدہونے والے پرویز صاحب،۱۹۷۳ء میں (جب کہ وہ اپنی زندگی کے ان اووار ٹلاشہ کا ذکر کررہے تھے) ستر سال کے تھے۔اس عمر کا پہلا تہائی حصہ (جو۲۲،۲۳۳ سال پر محیط ہے) اندھی تقلید میں گزرا ہے۔ جس کا معنیٰ یہ ہے کہ (۱۹۰۳ +۱۹۰۳) ۱۹۲۹ یا ۱۹۲۷ء کے بعد، وہ'' اندھے مقلد'' نہ رہے تھے، اور یہی وہ دور ہے جس میں صدیث کی جمیت و اور سنت کی سندیت سے و تکش ہو کر، فقط'' قرآن ہی کی جمیت و سندیت'' پر قائم ہو چکے تھے، اور صرف اور صرف قرآن ہی کی بنیاد پر، انسائیگلوپیڈیا لکھنے کا جومنصوبہ وہ بنا چکے تھے، اس کی اجتماء (۱۹۲۸ء) میں معارف القرآن، جلد اول کی تصنیف سے ہوئی، جس کا تعارف طلوع اسلام میں بایں الفاظ موجود ہے:

'' جناب پرویز صاحب نے سلسلہ معارف القرآن کی ابتدا، ۱۹۲۸ء میں کی۔ پہلی جلد کاعنوان تھا'' اللہ''، جو بعد میں'' من ویز دال' کے نام سے شالعے ہوئی۔'' کا اس کتاب کوقرآن وحدیث یا کتاب وسنت کی بجائے، فقط قرآن، می کی بنیاد پر تصنیف کیا جارہا تھا، خود پرویز صاحب فرماتے ہیں:

'' معارف القرآن میں وہی کچھ کھھا گیا ہے، جو میں نے خالص قرآنِ کریم سے سے سے مجھا ہے کہ یہی اس کتاب کا نقطۂ ماسکہ ہے۔'' •

لیکن بیرکتاب، جس کی تصنیف کا آغاز، ۱۹۲۸ء میں ہوا تھا۔ تیرہ سال بعد، ۱۹۴۱ء میں پہلی مرتبہ چھی تھی۔ اس دوران، پرویز صاحب کی زندگی میں، دوبا تیں، بالکل نمایاں رہی ہیں۔ اولاً: ...... بیک کر، اپنے اُن مقالات ومضامین میں، جومختلف مجلّات میں چھپا کرتے تھے، پرویز صاحب، خود کومعتقد سنت اور حای حدیث ظاہر کیا کرتے تھے، بلکہ اُس دور کے

طاؤع اسلام، اريل ۱۹۸۵ء، ص۳

طلوع اسلام، نومر ۱۹۷۳ه، صفحه ۲۰

<sup>🙃</sup> معارف القرآن،جلدا،صفحة ۵۳

مئرینِ حدیث کے خلاف، دفاعِ سنت کے سرگرم مجاہد کا روپ اینایا کرتے تھے، حالانکہ اپنے سلسلة معارف القرآن كى پہلى كڑى كو' خالص قرآن' كى بنياد پر،تصنيف كررہے ہے۔ كيا قلم وقلب کی اس مفائزت کو، جناب تبصرهٔ نگار، واقعی پرویز صاحب کے خلوصِ قلب پر مبنی سمجھتے میں؟ ان کے قلبی طرز فکر اور قلمی طرز عمل میں یائے جانے والی معویت کو، فاصل تصره نگار کیا حقیقاً ان ک'' یا کیز گئنیت' اور'' دیانت داری' پر محمول شجھتے ہیں؟ بلکه مجھے تو یول نظراً تا ہے کہ ۱۹۲۸ء میں شروع ہونے والی تصنیف کی اشاعت کوا ۱۹۴۷ء تک مؤخراس لیے کیا گیا کہ اس کی اشاعت سے پہلے پہلے، پرویز صاحب، اپنے مقالات ومضامین کے ذریعہ، عامة الناس میں اپنے معتقد سنت اور حامی حدیث ہونے کے تاثر کو قائم کر ڈالیں۔ آخراس امر کی کیا توجیہ، فاضل تصره نگار فرما كيس كے كه وه ١٩٢٨ء سے ١٩٢١ء تك، معارف القرآن كوتو صرف قرآن ، ی کی بنیاد پر ککھتے رہے ہیں،کیکن اس تیرہ سالہ دور میں ،مختلف مجلّات میں، وہ اپنی جو ڈگارشات مچھواتے رہے ہیں، وہ مجیت حدیث اور سندیت سنت بر مبنی تھیں۔ مقیقت بیا ہے کہ برویز صاحب، متفرق مُجلّات میں چھینے والی اپنی نگارشات کو، مسلکِ انکار حدیث کی روشنی میں پیش كرتے، تو وه''معارف''،'' ترجمان القرآن''،''صدق'' ياكسي اور رساله ميں شايع نه ہوسكتی تھیں ۔اس لیے وہ مجبور تھے کہ جن عقاید ونظریات کی بنیاد پر وہ معارف القرآن لکھ رہے تھے، انہیں وہ اینے دل کی کال کوٹھڑی میں محبوس رکھیں، اور مجلّاتی نگارشات کواینے ضمیر کے خلاف، ان افکار ونظریات کی روشنی میں پیش کریں جوامت مسلمہ میں مسلّم ومتداول ہیں۔اگروہ ایسانہ کرتے تو کسی رسالہ میں، ان کا کوئی مضمون نہ چیپتا، اور وہ گمنا می کی حالت میں وم گھٹ کر مرجاتے۔اس لیےانہوں نےمسلم عوام میں " پاپور" ہونے کے لیے، وہ میکنیک اختیار کی جوان ہی کے ہم نام، (مرزا) غلام احمد (قاویانی) نے اختیار کی تھی۔ اور جس کا ذکر، میں نے این (زرتبره) کتاب کے سفحہ مہر کیا ہے۔

ثانیاً :...... یہ کہ اپنے'' اندھی تقلید'' کے دور کے بعد (لیمنی ۱۹۲۷ء یا ۱۹۲۸ء کے آبعد)' پر دیز صاحب' جن لوگوں کے ساتھ، ہم پیالہ وہم نوالہ رہے ہیں۔وہ خود فتنۂ انکار حدیث

کے علمبردار تھے۔اور یہ چیز،خودان کے قلبی رجمانات کی عکاس ہے۔ مثال کے طور پر پرویز صاحب کے اُس دور کے سکہ بند منکر حدیث، اسلم جیراجیوری کے ساتھ، جو تعلقات استوار ہوئے، ان کی تہہ میں نظریات کی ہم آ ہنگی ہی کارفر ماتھی، کبھی میری رائے یہ تھی کہ پرویز صاحب کے زبنی انحراف کا باعث اسلم جیرا جیوری تھے، کیکن بعد میں میری رائے بدل گئی اور میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ یہ ' شاہین بچہ' صحبتِ زاغ سے پہلے ہی خراب ہوچکا تھا جیسا کہ اس اقتباس پرویز سے طاہر ہے:

"غالبًا الله به ۱۹۳۰ء كا ذكر ہے۔ ميں نے جامعه مليه اسلاميه د ، بلی كے متعلق ، ايك مضمون ديكھا۔ اس كا بيشتر حصه خود مير بے خيالات كا ترجمان تھا، كيك بعض مقامات ايسے بھی تھے جن ميں مجھے کھے تر دد بھی تھا۔ يه پہلاموقع تھا كه ميں نے اس موضوع پر ، اس قتم كامضمون ديكھا۔ سلجی ہوئی عبارت ، خيالات صاف اور واضح ، سادہ انداز اور الفاظ كم از كم ، كيكن ہر لفظ اپنے مقام پر نتخب محكم اور بخود فرنده ، دلاكل دكش، تبحر عالمانه ، كيكن اسلوب بحث طالبعلمانه ، سب سے برسی

بات سے کہ ہردوے کی تائیدقر آن سے۔

اس اقتباس سے بیدواضح ہے کہ اس ۱۹۳۰ء تک، پرویز صاحب اپنے قلب و دماغ کو کھے واضح افکار ونظریات کی آ ماجگاہ بنا تھے تھے۔اور بیمضمون الیا تھا کہ بقول پرویز صاحب، "اس کا بیشتر حصہ،خودان کے خیالات کا ترجمان تھا'۔ پھراس مضمون کی تعریف میں ان کا بیہ کہنا کہ است' سب سے بردی بات بیہ کہ ہر دعوے کی تائید قرآن سے' سسخوداس بات کی رلیل ہے کہ قکری طور پر' وہ' اپنے رسول طفی آئی ہے کہ میں اور اسوہ حسنہ اپنا تعلق توڑ چکے بی اور ان کا ذہمن، اب' قرآنی ذہمن' تھا۔ جو ہاتھی کے اصل کھانے والے دانوں کی حیثیت رکھا تھا۔اور دکھانے والے دانت وہ تھے، جوقرآن وسنت کی بنیاد پر، مجلّات میں چھپنے والی ان کی نگارشات سے ظاہر ہوتے تھے۔ کتاب بلا پیغیمراورقرآن بغیر محمد طفی آئی کا مسلک والی ان کی نگارشات سے ظاہر ہوتے تھے۔ کتاب بلا پیغیمراورقرآن بغیر محمد طفی آئی۔ کا مسلک

طلوع اسلام، ۲ جنوری ۲ ۱۹۵۱ء، صفحه ۷

نامعقول، معارف القرآن كى تصنيف كانقطهُ ماسكه تها، اور كتاب مع پيغبر اور قرآن مع محمد مطفقاً في المران ووثول مسالكِ محمد عطفاً في كامعقول مسلك، ان كى مجلّاتى نگارشات مين پايا جاتا تها، اور ان دونول مسالكِ متفرقه كااظهارا يك بى دور مين، دومخلف قتم كى نگارشات پرويز مين مور باتها:

بہرحال، یہ بھی اسلم جیراجپوری سے پرویز صاحب کی'' پہلی ملاقات''۔اپی ای'' پہلی ملاقات'' کے شمن میں پرویز صاحب فرماتے ہیں:

''میں عربی ادب کی بعض کتابوں میں نا پختگی محسوں کیا کرتا تھا۔ میں نے چاہا کہ
اس موقع سے فائدہ اٹھا وَل ادر عند الفرصت مولا نا سے یہ کتابیں، از سر نو بڑھ
لول۔ چنانچہ غالبًا ۱۹۳۵ء میں، ممیں نے اس کے متعلق، مولا نا سے ذکر کیا، اور وہ
اس کے لیے بخوشی راضی ہوگئے۔ چنانچہ شملہ سے تنہا دہلی آگیا، اور چونکہ مولا نا
بھی، اُس زمانے میں اکیلے، می رہتے تھے، اس لیے فیصلہ یہی ہوا کہ میں ان کے
ساتھ رہوں۔ یہ چھ ماہ کا عرصہ میری زندگی کے یادگار دنوں میں سے تھا۔ میں آیا
تو تھا عربی ادب کی نا پختگی کو دور کرنے کے لیے، لیکن [وہ جو کہتے ہیں کہ .....
تاگ لینے کو جائیں، پیمبری مل جائے .....] ہمارا بیشتر حصہ، قرآن کے رموز و
غوامض پر بحث و تحقیق میں گزرتا۔'' •

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ عربی ادب میں ناپختگی کو دور کرنا ہی مقصود تھا، تو اس کے لیے دبلی میں، اسلم جیراجپوری سے کہیں براھ کرستیاں موجود تھیں، جن سے استفادہ کیا جاسکتا تھا۔ مثلاً:

"مربی دانی کے لیے، وہ مولانا عبدالسلام نیازی کی صحبت سے فائدہ اٹھاسکتے تھے

....ای دلی بیل مولانا جمد لیتھوب صاحب جیسے فاضل رون گار عالم بھی موجود تھے

جن کے دری دومط بیل نازک وغامض دینی اور کلای سیاکل کی گر ہیں کھلی تھیں،
سب سے زیادہ معزوف جنھیں مولانا کھایت اللہ مرحوم کی تھی، جن سے علم وفضل

<sup>📭</sup> طلوع اسلام ، عجودي عاد ١٩٥٥ ء مس

اورصالحیت و تقوی کی قتم کھائی جاسکتی ہے، اورسب سے بڑھ کر یہ کہ مولانا محمد
الیاس رفیظیہ بقید حیات ہے، جن کو دیکھ کر قرون اولی کے مسلمانوں کی یاد تازہ
ہوجاتی تھی .....ان تمام ارباب کمال کونظر انداز کر کے، پرویز صاحب کی نگاہ
انتخاب پڑی تھی تو کس پر؟ مولانا اسلم چراجپوری پر، جوعبداللہ چکڑ الوی کے
''مسلک انکار حدیث' کا بوریا سنجالے بیٹھے ہے ....لین اس قتم کے تی
پندعاناء کوچھوڑ کر پرویز صاحب نے مولانا اسلم چراجپوری کی راہنمائی اور قیادت
کوقبول کیا۔'

### کپنجی وہیں پہ خاک جہاں کا خمیر تھا۔

يهال پهردو باتيس، قابل غور بين:

اوّلاً: ....... یدکدایک طرف تو پرویز صاحب (۱۹۳۵ء میس) ایخ قلی رجمانات کے تحت، سنت نبوی سے گریزال ہوتے ہوئے، اسلم جراجپوری جیسے کرمکر مدیث سے استفادہ کررہے تھے، اوراس کے ساتھ ہی معارف القرآن نای کتاب کی تعنیف" قرآن خالص" کی بنیاد پر کممل کررہے تھے، اور دوسری طرف تھیک ای زمانہ میں ۱۹۳۵ء کے مارچ اپر بل کے "معارف" میں مکرین مدیث کی تردید و مخالفت کرتے ہوئے، مدیث کی دینی حیثیت کا پرزورا ثبات کررہے تھے۔ یہ فکرومک کا کھلا ہوا تضاد و تناقض ہے، جن میں سے کی ایک ہی طرف ممل کو" دیا نتداری" اور" نیک نیتی" اور" خلوص قلب" پر منی قرار دیا جاسکتا ہے۔ اور دوسرا طرف ممل کا اسلامان نتی اور "مصلحت پرسی" پر ہی محمول قرار یا ہے گا۔

قرآن کی معنوی تحریف، قرآن کے نام پر معنی ۱۸ ۲۲۸

کندہم جنس باہم جنس پرداز کبوتر با کبوتر ، باز با باز بیدہم جنس امرکو داخت کردیتے ہیں کہ اگر چہ اسلم چرا چپوری سے، پرویز صاحب کی دی ہیں کہ اگر چہ اسلم چرا چپوری سے، پرویز صاحب کی دی ہیں کہ اگر چہ اسلم جرا چپوری سے، پرویز صاحب کی مطبقاً اور اسوہ نبی مطبقاً ان بی خیالات کا اظہار سے اپنااعتقادی رشتہ تو ڑ چکے تھے، لیکن وہ اپنی زبان اور قلم سے، مصلحاً، ان بی خیالات کا اظہار کرنے پر مجبور تھے جو ملت مسلمہ میں مقبول و مسلم تھے، کیونکہ اس کے بغیر، وہ، مسلم عوام میں دی پاپولر''نہیں ہو سکتہ تھے، اور'' پاپولر'' ہونے کے لیے، جواصول کارگر اور مفید ہیں، ان کا ذکر، خود پرویز صاحب نے بایں الفاظ کیا ہے:

"مخضریه که اصول ہوں یا فروع - نقطهٔ نظریہ ہے کہ جو کھ آپ ہیں، وہ ظاہر نہ ہونے پائے، اور جو ظاہر ہوں وہ حقیقت نہ ہو۔ جو کھ محسوں کریں وہ کہیں نہ ہونے والے ، اور جو ظاہر ہوں وہ حقیقت نہ ہو۔ جو کھ محسوں کریں ہم آ جنگی مہیں، اور جو کچھ کہیں، وہ محسوں نہ کررہے ہوں ۔ قلب د زبان میں ہم آ جنگی کہیں ، اور جو کچھ کہیں، وہ محسوں نہ کررہے ہوں ۔ قلب د زبان میں ہم آ جنگی کہیں نہ ہو۔ اور اس روش کا نام پالینکس یا مصلحت رکھ لیں، بس پاپولر ہونے کی سیم کا کامیاب ہونا لیقین ۔ اور یہ آخری ڈگری ہے جو اخلاقی یو نیورش سے آپ کوئل سکتی ہے۔ " •

اور پرویز صاحب، اخلاقی یو نیورٹی سے یہی آخری ڈگری پاکر، جو پچھا ہے قلم سے، اُس دور میں ظاہر کر رہے ہیں۔ وہ ان کے دل میں نہ تھا، اور جو پچھان کے دل میں تھا، اُسے وہ ظاہر نہیں کر رہے تھے، اور بیسب پچھ' پاپول' بننے کی اسکیم ہی کے پیش نظر تھا۔

## دوسری کمزوری اوراس کی حقیقت:

کتاب زیرتبرہ میں دوسری کمزوری کو، جناب تبھرہ نگارنے بایں الفاظ پیش کیا ہے:

""سیدمودودی کے بارے میں لکھتے ہوئے ، جناب محمد دین قاسمی نے ، پروفیسر
افتخاراحمد کی کتاب" عالمی تحریک اسلامی کے ظیم قائدین (لاہور، سمبر ۱۰۰۰ء) کے
حوالے سے ان کی کتابوں کی فہرست دی ہے۔ اس فہرست میں سیدمودودی کی

**4** طلوع اسلام ، فروری ۱۹۳۱ء ، ص۱۴

ایک تالیف''سیرت نظام الملک آصف جاه اول'' ۱۹۲۹ء، حیدرآ باد دکن، کا ذکر

کیا ہے، اور اس کے بارے میں یہ لکھا ہے'' بعد میں یہ کتاب مضامین کی شکل میں
المحیت کے ماہ جون ۱۹۳۱ء کے مختلف شاروں میں شابع ہوئی تھی۔ (ص ۲۰۹)۔
ای طرح سیّد مودودی کی، ایک اور کتاب'' تحریک خلافت کے دورِ شاب'' (؟)
کا ذکر کیا گیا ہے۔ (ص ۲۰۹) غالبًا بیا طلاعات درست نہیں۔ کیا''سیرت نظام
الملک آصف جاہ اوّل'' سے مراد، سید مودودی کی تالیف'' دکن کی سابی تاریخ''
ہیں تونہیں؟'' •

فاضل تجره نگار کا بیفر مانا که ..... " غالبًا بیاطلاعات درست نهین" ..... خودان کے عدم وثوق اور عدم تین پر دلالت کرتا ہے۔ اس لیے وہ خود" غالبًا" کے لفظ سے شک کا اظہار فرمارہ بیں۔ پھر نمعلوم، بے جاشک پر بہنی، انہوں نے بیسوال کیسے اٹھا دیا کہ ....." کیا سرت نظام الملک آصف جاہ اول" سے مراد، سیّدمودودی کی تالیف" دکن کی سابی تاریخ" می تونبیں" ..... حالانکہ اول الذکر کتاب، ۱۹۲۹ء میں شالع ہوئی تھی، جب کہ مؤخر الذکر کتاب، ۱۹۳۵ء میں شالع ہوئی تھی، جب کہ مؤخر الذکر کتاب صاحب شخصی اور ثقہ ہتی تھے، اس لیے میں، اس میں کوئی کمزوری یا کی یا کوتا ہی محسوس نہیں صاحب شخصی اور ثقہ ہتی تھے، اس لیے میں، اس میں کوئی کمزوری یا کی یا کوتا ہی محسوس نہیں کرتا۔ ہاں، البتہ اگر فاضل تبرہ فراد گار، شوی دلائل کے ساتھ، اسپ مؤقف کو ثابت فرمادیں، تو محصون نہیں ہوگا۔

تيسري كمزوري اوراس كي اصليت:

میری کتاب میں موجود تیسری کمزوری کا ذکر، ہے ایم ایس بالجون کی ایک کتاب
(Modern Muslim Koran Interpretation) کے ترجمہ عنوان کے
سلسلہ میں کیا گیا ہے۔ طلوع اسلام کے ترجمہ پراعتراض کرتے ہوئے،خوومیں نے بیاکھا تھا:
"دیموض کردینا ضروری ہے کہ عنوان کتاب کا جوتر جمہ "دعصر جدید کے مفسرین

نقطهٔ نظر، شاره نمبر۲۰، ص ۲۰ تا ا۷

قرآن 'کالفاظ میں کیا گیا ہے۔ وہ قطعی غلط ترجمہ ہے۔ صبحے ترجمہ یا تو بیہ کہ '' تجدد پسندانه مسلمانوں کی ترجمانی قرآن' یا پھر بیا کہ'' قرآنِ مسلم کی تجدد پسندانہ ترجمانی''۔ •

خودمیرے ترجمه ٔ عنوان پر، جناب تبصرہ نگار نے بیداعتراض فر مایا ہے:

'' طلوع اسلام کے ترجمہُ عنوان میں لفظ Muslim تو رہ گیا ہے، گر Modern کا ترجمہ'' تجدد پیند تو Modern کا ترجمہ ہے۔ Modern کا ترجمہ ہے۔ Modern کا تہیں۔''

کاش! فاضل تبھرہ نگار، عنوان کتاب کے جارالفاظ پرمشمل مرکب کا اپنا ترجمہ بھی پیش کردیتے ، تا کہ مجھے اپنے ترجمہ کی غلطی یا کمزوری کا احساس ہوجا تا، اور اگلے ایڈیش میں، مکیں اس کی اصلاح کر ڈالتا۔

میری غلطی پرمبہم انداز میں اشارہ کرتے ہوئے، لیکن متبادل ترجمہ پیش نہ کرتے ہوئے، آ گے سرک جانے پر، میں اس کے سواکیا کہہ سکتا ہوں کہ؛

> کون دیکھے یہ بے بھی دل کی چل دیئے یونمی دل کو تڑیا کر

> > چوکھی کمزوری اوراس کی حقیقت:

چوکھی کمزوری، فاضل تیمرہ نگار کے نزدیک، میرے اُس استدلال سے تعلق رکھتی ہے، جو میں نے عالم کفریس، پرویز صاحب کی پذیرائی پر کیا تھا۔ اس پذیرائی پرطلوع اسلام، خوشی سے نہال ہے کہ'' چلو! عالم اسلام میں نہیں، تو دنیائے کفر میں تو پرویز صاحب کی پذیرائی پائی جاتی ہے۔''اس سلسلہ میں، مرااستاج ، ان الفاظ میں فہ کورتھا (اور ہے):

" يرخراج تحسين، يرتعريف وتوصيف، يرتهنيت و پذيراني، يرگلهائ عقيدت،

کتاب زیرتیمره "جناب غلام احمد پرویز، اپنے الفاظ کے آئینے میں" ، صفحہ ۴۳۰

<sup>🔂</sup> نقطه نظر، شاره نمبر ۲۰ ،صفحه ا

### اسهم

"مفکر قرآن" (پرویز صاحب) کو یمبودی عیسائی کافر دلادین علاءِ مغرب کی طرف سے پیش کیے گئے ہیں۔ کیوں؟ کس لیے؟ صرف اور صرف اس لیے کہ جو "انقلابی اسلام" انہوں نے پیش کیا ہے، وہ مغربی ممالک کے ساسی اغراض و مقاصد کے عین مطابق ہے، اس لیے وہ "مفکر قرآن" جناب چوہدری غلام احمد پرویز سے انتہائی خوش ہیں۔" •

میں نے اپنی زیر تیمرہ کتاب میں ایک سوال بیمی اٹھایا تھا کہ؛

میرے اس موقف سے اختلاف کرتے ہوئے، فاضل تھرہ نگار فرماتے ہیں:

'' صورت حال یہ ہے کہ متشرقین اور مغربی جامعات سے وابستہ اہل علم ، مسلم معاشروں کی تفہیم کے لیے کوشاں ہیں۔ اُنہیں، اس سے چندال غرض نہیں کہ صحح تعبیر کس کے ہاں ہروہ فرداور ہروہ گروہ علی تعبیر کس کے ہاں ہوہ فرداور ہروہ گروہ علمی توجہ کامستحق ہے جومسلم معاشروں میں ہلچل کا باعث ہے۔ مستشرقین کو یہ

کتاب زیرتبره "جناب غلام احمد پرویز، این الفاظ کرآ کینے یم" ، صفح ۲۲۲

<sup>🙃</sup> زيرتيمره كتاب" جناب بلام احمد پرويز، اپنا الفاظ كر آئيني بين "مفحد ٢٣٨ تا ٢٣٨

جانے کی ضرورت نہیں کہ الچل کیوں ہے؟" •

جی نہیں! مجھے اس رائے سے اختلاف ہے۔متنشرقین اورمغرب کے اہل علم، اگرمسلم معاشروں کافہم یانا چاہتے ہیں، تو اس کی بھی کوئی غرض، کوئی غایت، کوئی علت یا کوئی مصلحت ہوگا۔بغیر کسی مقصد کے دوفہم برائے فہم'' کی روش اپنانا، ایک غیر معقول طرزِ عمل ہے۔ ہوسکتا ہے کہ ..... ' مشتشر قین کو بیر جاننے کی ضرورت نہ ہو کہ الجل کیوں ہے'' ..... مگر وہ بیضرور جاننا حاہتے ہیں کہ ..... ' یہ ملجل، مغربی تہذیب اور اس کے اصول و اقدار کے حق میں ہے یا مخالفت میں''.....اگرخلاف موتو المچل بیدا کرنے والے عناصر کو'' بنیاد پرست''،'' وہشت گرد'' ''روشٰ خیالی کے دشمن''،'' قدامت پرست''،''اعداءِ ترقی اور دلدادگان پسماندگی'' قرار دے کر، اُن مسلمان حکمرانوں سے اُنہیں کچلوادینا جا ہتے ہیں، جومغربی نظریات کا دودھ پی پی کر ملے بڑھے ہیں۔لیکن اگریہ ہلچل،مغرب کے حق اور مفادمیں ہو، تو اسے پیدا کرنے والے عناصر كي حوصله افزائي كو، الل مغرب اپنا فريض مجصة بين، اور دام، در مي، قدم، سخني، ان کی مدد کرتے ہیں۔عوامی سطح پرمغربی حکومتیں، اُن این جی اوز کے ذریعیہ، ایسے عناصر کی تائیدو تقویت کا موجب بنتی ہیں، جواسلام کا نام لے کر، اسلام ہی کی مخالفت کرتے ہیں، اور اینے دروس ومقالات میں، قرآن کھول کرالیی تعبیر دین پیش کرتے ہیں، جومغربی معیار پر پوری اترتی ہے۔ پرویز صاحب کا''انقلابی اسلام''اوران کی ستاون سالہ'' قرآنی خدمات''،اسلام کی ایسی ہی تعبیر پرمشمل ہیں جوعالم کفر کو پہند ہیں۔اور ہمارے ملک میں غیرملکی سرمائے سے چلنے والی این جی اوز کے "مسلمان" کارکن، پرویز صاحب کے" انقلابی اسلام" کو پھیلانے کے لیے، پرویز صاحب ہی کا لٹریچر استعال کیا کرتے ہیں۔اس امر کا اعتراف،خود طلوع اسلام كاايك مقاله نگار، باي الفاظ كرتائي:

"راقم سطور کا ذاتی تجربہ ہے کہ ان تمام .N.G.Os میں طلوع اسلام کی شالع کردہ کتاب" طاہرہ کے نام خطوط" موجود رہتی ہے، جس میں عورتوں کے حقوق

نقطة نظر، شاره نمبر۲۰، صفحه ا ۲ تا ۲۲

### ساساس

ہے بحث کی گئی ہے۔ اس سے یہ .N.G.Os وقاً فو قاً فائدہ اٹھاتے رہتے ہیں۔" •

ہم، اگر فاضل تبرہ نگار، ان حقائق کے بعد اور باوجود بھی، اپنی رائے پر قائم رہنا چاہیں توان کی مرضی۔

كتاب كى زبان اورانداز بيان:

کتاب کی زبان اور انداز نگارش پر، برے ملکے تھلکے انداز میں، تھرہ فرماتے ہوئے، ایک مقام پرتھرہ نگار لکھتے ہیں:

"کتاب پڑھ کر پہنتیجہ نکالنا غلط نہ ہوگا کہ زیر نظر کتاب، جناب پرویز صاحب کے خلاف کسی گئی ہے، اور زبان وبیان میں پھیخی بھی ہے، تاہم جو پچھ کھا گیا ہے بحثیت مجموی درست سیاق وسباق میں پیش کیا گیا ہے، پرویز صاحب نے واقعتا صریح غلط بیانیوں اور افتراء پردازیوں سے کام لیا ہے، اور بیردویہ کی منصف مزاج مصنف کانہیں ہوسکتا، چہ جائیکہ کی خادم قرآن کا ہو۔"

یہ بات میرے لیے انتہائی جیرت کا باعث ہے کہ وابسٹگان طلوع اسلام نے اپنے مقالہ دوشع اخیرشب میں (جو جون ۲۰۰۹ء میں چھپا) زبان و بیان کی بخق کا قطعاً ذکر نہیں کیا ، کبا یہ اسے نشانہ اعتراض بنایا ہو، کین 'نقطہ نظر' کے تیمرہ نگار، زبان و بیان کی بخق کا گلفر مارہے ہیں۔ آخریہ کیوں؟ اس کی وجہ میرے نزدیک ، یہ ہے کہ 'نقطہ نظر' کے تیمرہ نگار کو' طلوع اسلام' میں استعال ہونے والی اُس تند و تیز ، تلخ ، غلیظ اور کرخت زبان و بیان کاعلم ، ی نہیں ہے ، جوخود پرویز صاحب، علاء کرام کے خلاف بالعوم اور سیّد مودودی کے خلاف بالحضوص استعال کرتے رہے ہیں۔ اور چونکہ وابستگان طلوع اسلام کو یہ معلوم ہے اس لیے وہ یہ گلہ نہیں کر کتے ۔ پرویز صاحب، اپنے قکری مخالف کرنے میں ماتھا کہ ایک مرحوم نے بی خریز مایا تھا کہ:

🗨 نقطة نظر، شاره نمبر ۲۹، صفحه ۲۹

طوع اسلام، جون ۲۰۰۵ء، صفحه ۲۹

### אייוא

'' ذوقِ دشنام طرازی کوایک فن بنا کر ،طعن وتشنیج ،طنز واستهزاء اور تضحیک کی وه تیسری خدمت ہے جوتقتیم کار کے اُصول سے اس ادارہ (طلوعِ اسلام) نے اپنے ذمہ لے رکھی ہے۔

چنانچه کتاب کے ساتھ ،سنت کو بھی دینی حیثیت باور کرنے والے دین وار طبقہ اور اسلام اور شعائر اسلام کی تو بین وتعلیل کی خاطر ، جو ایک اصطلاح ''مُلّا اور مُلّا نیت'' کی وضع کی گئی تھی ، اس اصطلاح کی آڑ میں ، دل کی بھڑ اس نکالتے ہوئے ، اس فن وشنام طرازی کی بے محابا نمائشیں کی جاتی ہیں۔

یہ تیسری خدمت ، اس لیے بھی پوری دلچیں کے ساتھ، ایک مہم کے انداز سے انجام دی جا رہی ہے کہ اخلاقی بضاعت کے افلاس پر فریب وریا کے پردے ڈالے جا کمیں اوراحیاس کمتری کے جوبید حضرات شکار ہیں، تواس باب میں تسکین خاطر کے پچھسامال فراہم ہو تکیں۔

اس کے علاوہ علم وفن میں ، اپنی نا پختہ کاری کی پروہ پوٹی بھی ، اس تیسری خدمت کے پسِ پردہ مطلوب ہے۔'' •

اور مولا نامودودیؒ نے ، طلوعِ اسلام میں استعال ہونے والی زبان کے متعلق ، ایک مرتبہ فر مایا تھا:

'' بیلوگ اپنی بحث میں بالعموم بازاری غنڈوں کا سا طرز اختیار کرتے ہیں۔ ان

کے مضامین پڑھتے وقت ایسامحسوں ہوتا ہے کہ جیسے کوئی شخص ایک غلاظت بھری
حجاڑ و لیے کھڑا ہو، اور زبان کھولنے کے ساتھ ہی مخاطب کے منہ پر اس جھاڑو کا
ایک ہاتھ رسید کردے۔ ظاہر ہے کہ ایسے لوگوں کے منہ لگنا کسی شریف آ دمی کے
ایک ہاتھ رسید کردے۔ ظاہر ہے کہ ایسے لوگوں کے منہ لگنا کسی شریف آ دمی کے
اس کی بات نہیں ہے۔' •

۳۱ مارچ ۲۰۰۱ء کے فرائیڈے اکپیش میں ملک نواز احمد اعوان صاحب (کراچی) نے میری ای کتاب پر تبصرہ کرتے ہوئے جو پچھ فرمایا، اُس سے طلوعِ اسلام کے بارے میں، ان

فتنا نكار صدیث كامنظرولیس منظر، حصه سوم، صفحه ۴۳۰
 فتنا نكار صدیث كامنظرولیس منظر، حصه سوم، صفحه ۴۳۰

کی وسعت واقفیت کا بخوبی اندازہ ہوجاتا ہے۔انہوں نے کتاب کی زبان کے حوالہ سے بی تحریر فرمایا کہ؛

'' کتاب میں جگہ جگہ نفیس علمی محقیقات بھری ہوئی ہیں۔قائمی صاحب نے کتاب کی زبان وہی رکھی ہے جو پرویز صاحب استعال کرتے تھے۔ ہمارا خیال ہے کہ زبان ،اپنی ہی استعال کی جائے تو مناسب واحسن ہوگا۔'' •

الغرض اپنی کتاب میں مئیں نے پرویز صاحب کے لیے، جوالفاظ بھی استعال کیے ہیں، ان میں کوئی لفظ بھی ایسا ہی نہیں ہے جوخود پرویز صاحب نے، علماءِ کرام اور بالحضوص مولانا مود دوگ کے بارے میں استعال نہ کیا ہو۔

آخریس، مکیں بیروش کرنا ضروری مجھتا ہوں کہ میں طبعاً یہ پیندنہیں کرتا کہ علمی مباحث میں تاخ لب ولہجہ ہے کام لیا جائے ، اورامکان کی آخری حدتک ، میں نے اس احساس کو پیش نظر رکھا ہے ، لیکن جن قار کین نے طلوع اسلام میں شایع شدہ '' مفکر قرآن'' جناب غلام احمد پرویز صاحب کے انداز تحریر کو ملاحظہ فر مایا ہے ، وہ اس امر سے اتفاق کریں گے کہ آخر الامر ، ایک سنجیدہ مزاج انسان بھی جوابا اس پر مجبور ہوجاتا ہے کہ جو شخص ، جس انداز میں بات کی جائے ، تاکہ وہ حسب بات کرنے اور سمجھنے کا عادی ہو، اُس سے ای انداز میں بات کی جائے ، تاکہ وہ حسب عادت ، اُسے آسانی سے بچھنے کے قابل ہو سکے۔ میری کتاب .....' جناب غلام احمد پرویز ، عادت ، اُسے آسانی جموں فرمایا ہے ، وہ اگر چہ میر کے طبعی منشا کے خلاف ہے ، لیکن بہر حال محتر م تبعرہ نگار نے محسوس فرمایا ہے ، وہ اگر چہ میر کے طبعی منشا کے خلاف ہے ، لیکن بہر حال وہ ای مجبوری کی آئینہ دار ہے ۔



**٥** فرائيد \_ آئيش ، ٣١ مارچ ٢٠٠١ ه ، صفحه ٢٠ تا ٢١

### تخابيات

| 1  | ابن منظور يه 'لسان العرب''نشرادب الحوزه، قم ،ايران                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| _۲ | اساعيل،مولانا محمدلفي _ " تحريك آزاد كأفكر " مكتبه نذيريه ، لا مور                       |
| ٣  | افتخاراحمد پروفیسر۔''عالمی تحریک اسلامی کے عظیم قائدینسید ابوالاعلیٰ مودودیؓ''ثر         |
|    | دى پوائىنىڭ پېلشىرز ،غزنى سىرىپ ءاردو بازار، لا ہور يىتمبرا • ٢٠ء                        |
| ۳  | ا قبال،علامه وْ اكْتُرْمْحِد " كلياتِ ا قبال " شخ غلام على ايندْ سنز ( پرائيويث ) لميشدُ |
|    | پېلشرزلامور،حيدرآباد،كراچي-۱۱۱_جون ١٩٩٦ء                                                 |
| _۵ | بنالوی، عاشق حسین _'' ہماری قومی جدوجہد (جنوری ۱۹۳۹ء تادیمبر ۱۹۳۹ء)''مطبوعہ              |
|    | پاکستان ٹائمنر پریس، لا ہور۔                                                             |
| ۲_ | بلخي،افتخاراحمه_'' فتنها نكارِ حديث كامنظروپس منظر'' مكتبه چراغ راه، كراچي               |
| _4 | بلوچ <i>،محم علی۔'' حدیثِ</i> دلگدازے''                                                  |
| _^ | پرویز، غلام احد. " اقبال اور قرآن" اداره طلوع اسلام ، ۲۵ بی ، گلبرگ ، لا مور             |
|    | پاکتان-۱۷-۱۹۹۲ء                                                                          |
| _9 | داداره طلوع اسلام، ۲۵ بی، گلبرگ                                                          |
|    | لا ہور ، پاکستان _اکتوبر۵ کے 19ء_                                                        |

لا مور، پاکتان \_اکتوبر۲ ۱۹۷ء\_

... د تفسير مطالب الفرقان ، جلد ۲ ، ..... اداره طلوع اسلام ، ۲۵ بی ، گلبرگ،

| اا ـد تفسيرمطالب الفرقان ، جلد ٢٠٠٠ ادار ه طلوع اسلام ، ٢٥ بي ، گلبرگ                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لا ہور ، پاکستان _نومبر 9 کے 9اء _                                                             |
| ١٢داره طلوع اسلام، ٢٥ بي ، گلبرگ،                                                              |
| JAAL A. I Joy (1                                                                               |
| لا جور، پاستان يوسر ۱۹۸۱ء -<br>۱۳د تفسير مطالب الفرقان ، جلدك ،اداره طلوع اسلام ٹرست ، ۲۵ بی ، |
| گلبرگ،لا ہور، یا کستان ۔۱۹۹۵ء۔                                                                 |
| ۱۲د جوئے نور'' ادارہ طلوع اسلام ٹرسٹ، ۲۵ بی، گلبرگ ، لاہور،                                    |
| ماکستان_۷_جولائی۴۹۹۴ء_                                                                         |
| ۵ا۔دختم نبوت اور تحریک احمدیت 'اداره طلوع اسلام ٹرسٹ، ۲۵ بی ،                                  |
| گلیرگ،لا ہور، با کتان_۷_جولائی ۱۹۹۸ء_                                                          |
| ١٦در منا مي المركب المركب المركب المرادة طلوع اسلام ، ٢٥ بي ، گلبرك ، الامور،                  |
| يا حسان ـ ١٧ ـ ١٧ ـ ١٧                                                                         |
| 21 " طاہرہ کے نام" ادارہ طلوع اسلام ، ۲۵ بی، گلبرگ ، الاہور                                    |
| يا كستان _!!ا-٢ع-١٩ ء -                                                                        |
| ۱۸ ـنافات القرآن، ج٢٠اداره طلوع اسلام، ٢٥ بي ، گلبرگ، لا مور                                   |
| یا کستان -ا-اکتوبر ۲۰۱۰-                                                                       |
| ورداره طلوع اسلام، ٢٥ بي ، گلبرگ، لا مور اسلام ، ٢٥ بي ، گلبرگ، لا مور                         |
| یا کستان _ا_جنوری ۲۹۱۱ و ۱                                                                     |
| ٢٠دمعارف القرآن،ج انسداداره طلوع اسلام، وبلي -                                                 |
| ۲۱                                                                                             |
| نی یلی (۲) ډاکيزا رجمه (پومویينته) دخټورې د بلي-                                               |

### PHA

| ۲۲                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٣ ' مقامِ حديث'' طلوع اسلام ٹرسٹ، ٢٥ بي گلبرگ ، لا مور                                     |
| پاکستان۔۱۹۹۲ء                                                                               |
| ۲۴ ـ                                                                                        |
| پاکستان۔[ا_۸-۱۹۷ء۔                                                                          |
| ۲۵_ هجالبی،امام ابومنصور_' فقهاللغه'' شركة مكتبه مطبعة مصطفیٰ البابی انحلبی ،واولا ده بمصر. |
| الـ١٩٥٣ [ ا                                                                                 |
| ٢٧_ جلالي،عبدالدائم + نعماني،عبدالرشيد_'' لغات القرآن'' ناشر شاہدنذ برخان، يوسفي            |
| مجددی۔                                                                                      |
| ٢٧- راغب اصفهاني ـ ''مفردات''نورمحمه اصيح المطابع ، كارخانه باز ار، تجارت كتب، آرام         |
| باغ، کراچی۔                                                                                 |
| ۱۲۸_ قدوی،اعبازالحق_''اقبال اور علاءِ پاک وہند''                                            |
| ۲۰_ مجلس ارشادیه ' فیصله مقدمه بهاولپور'محفل ارشادیه سیالکوٹ، پاکستان _ جون                 |
| _s192m                                                                                      |
| الله مودودی، سید ابوالاعلی - '' اسلام اور صبط ولادت''اسلامک پبلیکیشنز کمییند، لا مور ـ      |
| فروری۱۹۹۹ء_                                                                                 |
| ٣ "اسلام كانظرية سيائ "اسلامك يبليكيشنو كميشد، لا بور يتمبر ١٠٠٠ هـ                         |
| ۳۱ "اسلامی ریاست "اسلامک پبلیکیشنز کمینند، لاجور فروری ۱۹۶۷ء۔                               |
| ۳۴اسلامک پبلیکیشز کمیند ورمسلمان، ج:۱٬اسلامک پبلیکیشز کمیند _                               |
| فروری ۱۹۲۸ء _                                                                               |
| ۳۲ " تح یک آزادی بند اور مسلمان ، ج ۲: " اسلامی پبلیکیشنز                                   |

### وسهم

(برائنویٹ)لمیٹٹر،۳لوئر مال روڈ ،لاہور\_XI\_اکتوبر۲۰۰۲ء\_ ٣٥\_ ..... " و تفهيمات ، جلدسوم " .....اسلا مك پېليكيشنز لمينثر ، لا بور ـ مارچ ١٩٦٥ ء ـ ٣٧- ..... " خطيات " .... اسلامك پېليكيشنز (يرائيويث) لمييند، سالور مال رود، لا جور ـ مارچ ۲۰۰۲ء ـ ٣- .....است.... (سائل ومسائل ، جلد دوم ، ..... اسلا مك پېليكيشنز لمييند، لا بور- ٧١ -بارچ ۱۹۲۷ء۔ ٣٨ ـ ...... "سنت كي آئيني حثيت " .....اسلامك پېليكيشنز لمينٽر، لا مور ١٩٦٣ - ٣ ٣٩ ـ ...... "دودادِ جماعت إسلامي ، حصه اول " ..... شعبه نشرو اشاعت، جماعت اسلامی،منصوره، لاجور\_الاX\_مارچ ۱۹۸۵ء\_ مهر. .....دمسلمان اورموجوده سياس كشكش "...... وفتر ترجمان القرآن، دارالاسلام، جمال بور متصل بیشمان کوٹ۔ اس- ندوى، شاه معین الدین \_ ''سیرالصحابه، ج: ۵' ،....ا داره اسلامیات، ۱۹۰۰ انارکلی، لا مور \_ ٣٢ ـ فائل مجلّه طلوع اسلام ـ ۳۳ فائل مجلّه ترجمان القرآن \_ ۳۴ ـ فائل محلّه محدث ـ

Modern Islam in India, by W.C.Smith, Sh.M.Ashraf,
7 Albak Road, New Anarkali, LHR, 1969.

۴۵ مجلّه ' فرائيد ييش ' - كراچي

٢٧ مِجلَّهُ " نقط نظر عاسلام آباد



پروفیسر حافظ محدوین قاسمی کے قلم سے دیگر کتب

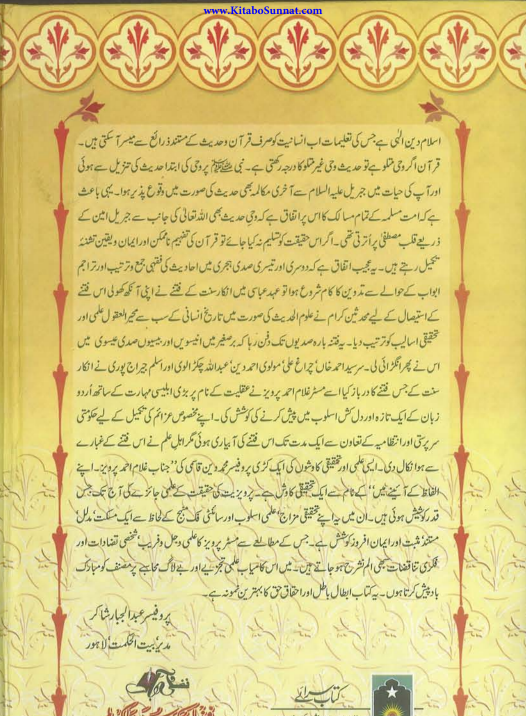
جناب پرویز صاحب کے ''نظام ِ ربوبیت' پرِ ایک نظر

صفحات ۲۸۰



ولادت عيسى عليه السلام اور منكرين حديث

صفحات ۳۲۸





2212991-2629724:03



نرے فلور ، الحمد مار کیٹ ،غز<sup>ب</sup> فی سٹریٹ נונין לוני עות לים: 7320318

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات